

UNIVERSAL  
LIBRARY

**OU\_164528**

UNIVERSAL  
LIBRARY











# THE PHILOSOPHY OF FAQIRS

**Two Discourses on Vedantism alias Sufi-ism before the Islamic Association  
Theosophical Hall, Hyderabad-Deccan, on the 15th Oct. and 11th Nov. 1931,  
and an Article contributed to the Journal of the Hyderabad Academy (1940)**

By

**SIR AHMED HUSSAIN**  
*(Nawab Amin Jung Bahadur)*  
K.C.I.E., C.S.I., M.A., LL.D.



**SHAIKH MUHAMMAD ASHRAF**  
**KASHMIRI BAZAR** **LAHORE (INDIA)**

*Printed by Mirza Mohammad Sadiq at the Ripon Printing Press, Bull Road,  
Lahore and Published by Shaikh Muhammad Ashraf, Kashmiri Bazar, Lahore*

## THE PHILOSOPHY OF FAQIRS

**T**HE philosophy of a few Faqirs called Vedantis or Sufis is really admirable, while the conduct of a very large number of so-called Yogis or Arifs has degraded the meaning of the word "Faqir" itself.

### I

There are mysticisms of different sorts and conditions. But the mysticisms with which I am now concerned are Vedantism and Sufi-ism, which latter is an Anglicised word for "Tasaw-wuf". I take but one of several facets of these two "isms", *viz.*, the pragmatic or workable facet of mysticism.

Vedantism and Sufi-ism, like all other mysticisms, are hedged round by an awful verbiage of technicalities and metaphors, so that it is exceedingly difficult to see the wood for the trees. The student has, first of all, to overleap the greater part of the hedge and extricate himself from the rest in order to get at the centre or core of Tasaw-wuf, the knowledge of mysteries. He should either discard or ignore many a technical term and use only indispensable terms after rigorously defining them. As Moulana Rumi says somewhere, the Yogi or Arif cares little for words and phrases, but takes into account only motives and intentions.\* We may, therefore, discard technical words and phrases, so far as possible, but we should try our best to look into their meaning and import.

I have studied the pragmatic side of both Vedantism and Sufi-ism, theoretically from books and

\* "Motives" refer to ends or goals of action and "intention" to means adopted to attain those ends or goals.

practically by observation and talks with many a Vedanti and Sufi during the past 30 years of my life. I have never cared for the mere speculative or metaphysical side of mysticism.

I begin by saying that I use Vedantism and Sufi-ism as synonymous terms and the Arabic word “Tasaw-wuf” \* as a generic term meaning “divine sentiment”, to cover both. I have not found any material difference between the two systems, if “systems” they can be called. In my opinion, they are not systems at all; nor indeed are they any kind of “religion” in the sense of a course of practices allied to a set of beliefs. They leave “the laws of action” to Dharma or Shari‘at and concern themselves with “the main spring of action”—the motive of motives or the goal of goals. Both “isms” I have mentioned are but names of one and the same attitude of mind engendered by a certain conviction as to man’s relation with God and Nature.

There are two schools of Tasaw-wuf. One, which we may call “Monistic”, identifies God with Nature. It says :—“God is Nature and Nature is God.” The other, which we may call “Positive”, differentiates God from Nature. It says :—“God is above Nature which He created.” Leaving aside the Positive School of Tasaw-wuf for consideration in the sequel,† I concern myself for the present with the Monistic School of Tasaw-wuf, which treats “God” and “Nature” as convertible terms.

Generally speaking, a Vedanti or Sufi is a man who is at peace with himself and the rest of the world. But to give a strict definition, I would say, a Vedanti or Sufi is one (*a*) who is at one with Nature as he conceives her (*b*) or whose heart beats in unison with the world-spirit as he perceives it.‡ The

\* It is an abstract noun and is therefore used without the article “the”.

† See Section VI entitled “The Mighty Continuum”.

‡ *Vide* p. 35.

Adwaita Sufi *conceives* that all is God and God is all (اَوْسَتْ مِنْ هُنَّ); while the Visishtadwaita *perceives* that God is in all and all is in God (مِنْهُ اَوْسَتْ). I have used the psychological terms *conceive* and *perceive* which are parallel but not equal to the terms "thinking" and "seeing". They bring out clearly the difference between the attitude of the mind of Pantheistic and Panentheistic Sufis—Adwaitis and Visishtadwaitis, respectively. I reserve, I repeat, the Positive Tasaw-wuf of Dwaita Sufis for a future occasion.\* They say :—All is from God (اَزْوَسْتْ مِنْهُ). It will take us too far if we include their doctrine in our present study. We cannot even stop to explain the implication of Pantheism or Panentheism. Let us content ourselves with a negative definition of God concisely expressed in the couplet :

منزه ذات او از په چرا چوں  
تعالی شانه عما یقواون

Too Absolute His Being to admit the questions :  
What ? and How ? and Why ?  
And too Sublime His Majesty for any word of theirs  
To reach so high.†

**Deputy Collector Akbar of Allahabad sang:**

ذہن میں جو گھر گیا، لانتہا کیونکر ہوا  
جو سمجھ میں آگیا، پھر وہ خدا کیونکر ہوا

How can the Infinite be circumscribed  
Within the ambit of a finite mind ?  
How can He be the Lord thy God  
Whom thy understanding hath compass'd ?

\* Contribution to the first number of the Journal of the Hyderabad Academy, "The Mighty Continuum" which appears as Section VI in the sequel.

<sup>+</sup> *Vide pp. 28, 29, 33 where it is stressed that man's Idea of God is not God.*

I take a thoroughly pragmatic view of the subject of our study—Monistic Tasaw-wuf. I do not care for any speculation which is not of immediate value to human needs, or which does not work and is not workable by common sense. Following William James, I assume that beliefs are instruments of life and are therefore of value to humanity.

Well then, what is that particular attitude of mind which I call “Tasaw-wuf” but which is generally called “Vedantism” or “Sufi-ism”? All Sufis agree in saying that it is a *Hal* and no *Qal*—a mental state which one can only be conscious of but which one could never talk of. It can only be felt but cannot be described. It is indeed difficult to describe exactly the mental state or “attitude”, as I prefer to call it. I may, however, roughly indicate its feature as a mental attitude implying readiness for action in certain respects and preparedness for inaction in other respects.

We shall arrive at the core of our subject when we study first the genesis, secondly the nature, and thirdly the operation of that particular kind of preparedness for certain actions. We must, however, remember that by calling it an “attitude” we emphasize the active aspect of Tasaw-wuf—the striving that it involves. We do not thereby deprive it of the beautiful feeling or emotion which is inherent in it, nor of the great cognition or knowledge which gives rise to it. In other words, it has, like all mental states, its three aspects of knowing, feeling and striving—three in one and one in three. Amir Khusru describes it thus :

آنچه آید در دلم غیر تو نیست  
یا توئی یا بوئر تو یا خوئر تو

Whatever comes into my mind is no other than Thee,  
Either Thou or Thy Fragrance or some Characteristic of Thine.

That is the real Trinity of Vedantism or Sufi-ism.

By the way, I claim Bernard Shaw to be a Vedanti unawares. His Utopia which he indicates in *John Bull's Other Island* is no other than the Utopia of Vedantis. "In my dreams" he says, "it is a country where the State is the Church and the Church the People; three in one and one in three. It is a commonwealth in which work is play, play is life: three in one and one in three. It is a temple in which the priest is the worshipper and the worshipper the worshipped: three in one and one in three. It is a godhead in which all life is human and all humanity is divine: three in one and one in three." \*

## II

After beating about the bush to prepare our ground and to avoid the snares and pitfalls of the tremendous terminology and mystifying metaphors of the Vedantic or the Sufic lore, I come to the core (as I may call it) of Tasaw-wuf. That core can best be exposed by three or four short questions and answers that may serve as a synopsis of our study:

(1) What is Tasaw-wuf? It is a *certain* attitude of mind.

(2) How does it arise? By contemplation of the Ego or self in its various aspects and arriving at *some* conclusion which carries conviction (called "faith") with it.†

(3) Why does it arise? Nothing short of inspiration or revelation can explain the reason. Therein lies the *mystery*.

(4) *Cui bono?* What is the good of Tasaw-wuf? It takes a man to Heaven at once and tends to bring about the *millennium* for mankind.

\* This parenthetical paragraph is inserted just to show to the English-speaking people how a Sufi's talk looks in its English dress.

† *Vide pp. 34-35 of Section VI.*

Mark the words I have italicised in each answer, *certain attitude*, *some conclusion*, *mystery* and *millennium*. If I could explain those words in a fairly reasonable manner, I think I should have performed my task to some purpose. Let me try.

The answer to the last question, *Cui bono?* demonstrates that Vedantis and Sufis are not dreamers but are in fact practical men. They certainly appear as quietists, as Canon Sell would call them, because the goal they wish to attain is but an ideal—that which can be approached but can never be reached. Hence their activities lie in the highest sphere of human activity—a sphere which is far beyond the ken of the man in the street.

(1) What is Tasaw-wuf? I need not labour the point; it is nothing more nor less than an attitude of mind. I have already described it roughly as preparedness or readiness to act in a certain way in the circumstances of each situation. True Vedantis and Sufis (like Sri Ramanuja and Sufi Sarmad) are ever ready to lay down their lives cheerfully for the Reality, which is their perpetual quest, and for their Ideal, the millennium, which is their sacred goal. That is the nature of their preparedness or attitude of mind.

(2) How does it (Tasaw-wuf) come about? When a person who calls himself I and refers to himself as My or Me ponders deeply and earnestly (*i.e.* contemplates) on *who* or *what*, *how* and *why I am* he is bound to arrive at some answers to such questioning of himself. If and when he thinks that those answers are correct and satisfactory, he has a conviction, and this conviction puts his mind into a certain attitude I call Tasaw-wuf, whether Vedantism or Sufi-ism.

I say “a certain attitude” and not a specific or a particular attitude, because as there are many men and many minds, so it is possible for several minds

to have several kinds and degrees of attitude, such as for example combative or pacific in *kind*, more contemplative than practical in *degree*. Still the answers and conviction which the Pandits of the Vedas and Shaikhs of Sufis try to bring about in the minds of their disciples, give rise generally to an exceedingly beatific attitude whereby the Vedanti or Sufi is at peace with himself, with others and with God. His heart, as I have said, beats in unison with the World-spirit.

(3) Why does such an attitude arise ? I have said that the mystery of Vedantism or Sufi-ism comes in when we attempt any answer to this question. It is comparatively easy to point out what the Vedanti or Sufi attitude is and to explain how it arises. But it is very difficult to discover *why* it arises at all. A man of science can tell you what water is and how to produce it by combining certain quantities of hydrogen and oxygen, but he will certainly stare at you when you ask him why those quantities of hydrogen and oxygen produce water only and not wine or something else. So will a Pandit or Shaikh stare at you if you ask him why he is a Vedanti or Sufi and not a thief or cut-throat. His blank stare will not mean that he is angry with you for your impertinence or that he pities you for your crass ignorance. It will be simply wonder on his part that you have not what he has, and which to him is the simplest thing in the world—*the intuition of God* ! the sense of the World-spirit—a sense which his Guru or Murshid somehow imparted to him. It will take us too far to enter into a discussion of Revelation and Inspiration to expound the mystery of Tasaw-wuf, sacred knowledge, divine love and saintly attitude. Reserving this mystery also for o future occasion\* let me wind up by a short answer to question (4).

\* *Vide* "The Mighty Continuum : One Without Other." Sec. VI below.

(4) What is the good of Tasaw-wuf? Does it contribute anything to the happiness of individuals or the welfare of mankind? If you put that question point-blank to a Sufi, he will say : "It is for you to find out and not for me to say." If, however, he is a good Sufi and you are a persistent coaxter, he will give you a test of good Tasaw-wuf which will be something in the nature of Kant's categorical imperative. What would happen if all mankind were endowed with the Sufi attitude of mind? Would not the Millennium come to stay in this world? As for the individual, who has really acquired that attitude, he has found his haven of rest, his heavenly bliss, his Paradise. What else does he want or care for? Because the Sufi attitude enables an Adwaita Sufi to see himself in everything and in everybody, he is led to identify his own interests with the interests of everybody else. He acquires the spirit of *ahimsa*. Hence there cannot but be peace between himself and everybody else. When such peace became universal, that would mean the millennium! It may be said that the Sufi ideal is too high. That is what it is. That is why a Sufi is called a mystic and let alone as a dreamer of dreams.

Before concluding this part of my discourse, I must refer very briefly to the axiom which is implied in all Sufi thought and literature. It is that there is no *being*, all is *becoming*. In other words there is nothing we know or think of that is absolutely stationary or fixed at any time or place. All is in a flux, changing from one state or situation into another ceaselessly and continuously. What we may call a being at one second of time is not exactly *that* being at the next second. It has become quite different. What we profess to see in ourselves and around us are but phenomena,—time-space events, stimuli-responses or body-soul individuals, as Sufis call phenomena—in an eternal cycle of (*a*) action or reaction, *physically*,

or (b) birth and death, *biologically*, or (c) evolution and dissolution, *institutionally*—everywhere in things, persons and their situations. There is nothing but a cycle of evolution and dissolution. The cycle is the only Existence which Vedantis and Sufis deal with; and the Reality underlying the Cycle is the supreme object of their untiring quest.

What is that which “becomes”—evolves and dissolves? What is the Reality? Agnostics like Herbert Spencer would call it the Unknowable and leave it at that. But Vedantis and Sufis would call it God and strive to see, hear, or feel Him somehow.

For brevity's sake, I have eschewed not only technical terminology and illustrations but also the Sufi-ism of the Madhwa or Qadri school of Dwaita Sufis. I have also omitted the teaching of the Monistic Tasaw-wuf I have been dealing with. All Sufis are perforce teachers, because of the goal or ideal they wish to approach, *viz.* the bliss of individuals and beatitude of mankind. With apologies to Wordsworth I adapt four lines of his with but a verbal alteration. They summarize the teaching of Tasaw-wuf wonderfully well :

One impulse from a mental mood\*  
May teach you more of man,  
Of moral evil and of good  
Than all the sages can.

### III

To compress a vast subject within the compass of a short discourse, I avoid as much as possible not only technical words and expressions but also illustrations of my bald statements.

I have explained above that Tasaw-wuf consists in (a) a quietist attitude, (b) a divine emotion and (c) a sacred cognition or quest ; three in one and one

\* For “ vernal wood ” of Wordsworth.

in three : that is, three aspects of one and the same process of mind. The three aspects, like any three contiguous colours of a rainbow—say green, orange and red—always go together, but are distinct, though merging in the margins into each other indistinguishably. I use a simile only to emphasize the fact that Tasaw-wuf is but one phenomenon, or, as Sufis would call it, a “body-soul event” analogous to the “space-time event” of Einstein. It is in itself a whole consisting of three distinguishable aspects, which go together and merge into one another gradually in the margins.

I have already explained the origin, the nature and the use of the attitude of Sufis, which, in my opinion, is the most important aspect of Tasaw-wuf, Vedantism or Sufi-ism ; because it induces a few Sufis to welcome martyrdom, and some others to renounce worldly desires, and almost all to lead selfless and benevolent lives. We cannot, however, neglect the divine ecstasy or emotion of Tasaw-wuf which supplies the energy for a Sufi's action or inaction. Inaction being avoidance of action needs as much energy as action. In order to get the requisite energy Sufis seek songs, music, dancing and other fine arts to bring about the emotion. It is a *hal* (state) and not *qal* (argument), they would say. By that they mean that Tasaw-wuf, being an ultimate fact or principle of mind, baffles argument or description. They would refuse to describe the emotion in any way but would only recommend you to do this, that and the other thing, to feel and enjoy it. It cannot, in fact, be described by words, signs or representations so well and so thoroughly as by feeling it for yourself for a minute or two. I will nevertheless try to account for it in the light of modern psychology. Meanwhile, let me dispose of the cognitive side or aspect of Tasaw-wuf—that is, the sacred knowledge or quest—by saying that the monistic Tasaw-wuf

differs from the positive Tasaw-wuf in this: that while the Reality which the one conceives is called the *Eternal Truth*, the Reality which the other perceives is called the *Absolute Beauty*. Please remember the difference between ‘conception’ and ‘perception’ which, as I pointed out before, is analogous to but not identical with the difference between ‘thinking’ and ‘seeing’. The difference between conception and perception demarcates the view-point of each School, and therefore each differs to that extent from the other. I therefore give here a short synopsis of the difference in a tabular form.

## TASAW-WUF

### *Difference between Monistic and Positive Schools*

|                |         | وَالْكُلُّ هوَ الْكُلُّ <i>Adwaita</i>                                                                       | هُوَ الْبَارِدُ دُوايَا <i>Dwaita</i>                     |
|----------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 1. Postulate : |         | (a) God is Nature.<br>(b) God is in<br>Nature.                                                               | God is <i>above</i> Nature.<br>God created Nature.        |
| 2. Axiom :     |         | Emergent Evolution<br>(Lloyd Morgan's).                                                                      | Creative Evolution<br>(Henri Bergson's).                  |
| 3. Mentality : |         | (a) Attitude : Pacific.<br>(b) Emotion : Feeling of identity<br>with Nature.<br>(c) Cognition : At-one-ment. | Ecstatic.<br>Feeling of sympathy<br>with Nature.<br>Love. |
|                |         | وَصَلُّ                                                                                                      | عُشُقٌ                                                    |
|                | (quest) | Reality : eternal<br>Truth.                                                                                  | Reality : absolute<br>Beauty.                             |
| 4. Creed :     |         | Who am I ?<br>I am the Truth.                                                                                | Who am I ?<br>I am His slave.                             |
|                |         | إِنَّا لِحَقٍّ                                                                                               | إِنَّا عَبْدُهُ                                           |

There are some Sufis who do not observe the hard and fast distinction indicated in the Table. They often overlook it in their teaching and practice in an eclectic spirit. But if you believe that nothing can

be *beautiful* which is not *true*, or that Truth is Beauty or Beauty is Truth, that is, in other words, if you equate Beauty to Truth, you eliminate the difference between the two schools to a vanishing point. That is why I do not propose to dwell on the details of the difference. I will just make a passing reference to them :

1. The grounds on which the postulate of either School is based are too speculative and metaphysical for consideration when we are bent upon dealing only with the pragmatic or practical side of Tasaw-wuf. We will leave alone metaphysics as much as possible.\*

2. I have named the axiom of each School by the titles of two excellent books of Lloyd Morgan and Henri Bergson, respectively. You can read them for yourself. I do not wish to encumber my discourse with any dissertation on the axiom. Suffice it to quote a quatrain of Jami, a famous Sufi, who compares Nature to a limitless ocean and the perceptible world to waves on that ocean :

بحریست نہ کھانندہ ہے افزائندہ  
امواج بر او، روندہ و آئندہ  
عالم چو عبارت از تمیں امواج است  
بہود دو زمان، بلکہ دو آں پائندہ

Nature is a boundless ocean which grows not more nor less. The waves on it come and go, rise and fall. The world is no other than the ebb and flow of these waves which are never stationary for two minutes, no not even for two seconds of time.†

3. We have already tackled the psychology, or, as I prefer to call, the Mentality of the Sufis to a considerable extent. We have considered the *what*,

\* See, however, Section VI, that is annexed.

† Page 25 below.

and the *how* and the *why* of it, and have drawn the conclusion that Tasaw-wuf is not without its use. It can contribute its own quota to the sum of human happiness by the emotion it brings about and by the attitude it engenders, whatever be the quest to which it impels. The table I have given shows at a glance the difference between the Adwaita and the Dwaita Mentality. It is due to the postulate and the axiom with which each variety or School of Tasw-wuf is concerned.

4. I need not say anything about the creed of the Sufis. It is the result of their Attitude, Emotion and Quest which I have explained.

A brief consideration of the outlook common to both Schools will shew that Tasaw-wuf has no quarrel with any religion, but on the contrary it is ready to adapt itself to any religion which professes belief in one God. It has a tendency to tolerate any form of worship which is neither unreasonable nor inhuman. It is this tolerant spirit that makes religious fanatics everywhere its deadly enemies.

#### IV

A good Sufi, having nothing to say to fanatics, is apt to resign himself to persecution by them, which he would consider as no other than a manifestation of the Truth he believes in or of the Beauty he adores. There have been numerous martyrs to Tasaw-wuf. The blood of these martyrs has been its seed.

To account for the tolerant tendency of Tasaw-wuf, I have to outline briefly the Sufi's outlook on Life and Conduct.

(a) Appearances, called more strictly "phenomena," are to Einstein *space-time* events moving on and on in four dimensions. To the Sufi they are *body-soul* events, moving in cycles of varying ampli-

tudes. [Perhaps the “cycle” of Sufis meant the fourth dimension.] Each body-soul event, moving in a cycle of a particular amplitude, is an *Individual*. The amplitude of each cycle begins and ends with what is called Birth, Growth, Decline and Death, or rather Evolution, Equilibrium and Dissolution. The individuals in different stages of evolution vary from a stone, tree, reptile or bird to monkey, man, ghost or angel. But all Sufis believe that there is no Body without a Soul and no Soul without a Body. Even a stone or tree has a soul of some sort.\* Life and consciousness, mind and spirit, are but names of different degrees of the manifestations of the soul of each tangible body. It is only when we imagine a body to be quite different from its inseparable mind or soul, that a body appears to us *material*, such as the body of a man, or *aethereal* such as the body of a ghost, or *super-aethereal* such as the body of an angel. Yet there is no body separate or separable from its soul, nor a soul separate or separable from its body. There are only soul-bodies or body-souls. The words ‘material’, ‘aethereal’ and ‘super-aethereal’, are but adjectives which we use to differentiate such stages as we imagine in the particular sets and cycles of body-soul events which, as I have already said, we call Individuals. Monkeys and men, ghosts and angels, are no other than individuals in that sense, whether or not you believe in their existence.

(b) To put the same thing in slightly different terms, I would say that Sufis read a soul into every tangible thing—into everything perceivable not only by our ordinary senses but also by the extraordinary

\* I asked my Sufi: “What is the body of a man just dead? Is it not a body without a soul?” He answered: “No, it is a body of which the soul has reduced itself to a *lesser degree*, to the degree of the soul, say, of a stone. The soul has the capacity of heightening or lowering its own degree, just as the body has (through its endocrine glands) the capacity of increasing or decreasing the pace of its growth or decay.”

senses which Sufis think we are capable of having or developing. You will not believe in the existence of ghosts and angels unless you have developed either extraordinary senses or ordinary senses to an extraordinary degree. Those who believe in ghosts and angels would consider them as good individuals (body-souls) as men are. I need not stop to inquire whether there are ghosts and angels or whether we can develop any extraordinary sense to see and know them.\* All that I have to say is that some Sufis assume that ghosts, etc., are tangible objects and have therefore souls as well as bodies of some sort. I repeat that what we call 'Body', 'Life', 'Intelligence', 'Mind', and 'Soul', the Sufi considers each to be but a name for a certain degree of one and the same set or cycle of Body-Soul. To him the Reality (call it Truth or Beauty) manifests itself always in a double aspect as Body-Soul. He looks at Reality as polarized into Soul and Body into "subject" and "object", as Professor William James would put it.

(c) Take a bar magnet, which has two poles, positive and negative, at its extremities. Cut it into two. Each half will develop the same poles at its extremities. Cut it again into four or into any number of parts; the extremities of each part, however small or large, will show the same two poles. This simile may be taken to be analogous roughly to the body-soul idea of the Sufis. The Reality, whatever it is conceived or perceived to be, appears to our senses as a body having a soul and *vice versa*, but never as a body only or as a soul alone. It is somewhat like a magnet having invariably both a positive pole and a negative pole, but never exclusively a positive pole only nor a negative pole alone.

Thus the Sufi outlook or cosmology is quite a

\* See the latter part of the Urdu section of this book where the performance of a man is described, who had developed his senses of touch and hearing to a wonderful degree or had, as he said, developed a new sense.

simple one for comprehension. It assumes the existence of Reality in the Universe and asserts that that Reality manifests itself in body-soul events or sets of body-soul events moving in cycles into cycles of various amplitudes. Persons, animals and things which we perceive by our ordinary or extraordinary senses (if any) are individuals, each having a body and a soul inseparably associated like the two poles of a magnet. Just as we can distinguish the positive from the negative pole in a magnet by its North-seeking and South-seeking tendency, so only can we distinguish body from soul by such tendency as you attribute to each, say, Up-rising and Down-going tendency. If you could pardon some repetition I would summarize the Vedantic or Sufi outlook on life thus :

1. The Universe is a tremendously huge and infinite cycle of body-soul events of different sorts and conditions moving (*i.e.*, succeeding each other) individually or in sets in cycles within cycles *ad infinitum*.

2. An individual—man beast angel or devil—is but a particular set of body-soul events succeeding each other in a specific cycle, the first appearance of which we call ‘birth’ and the last appearance ‘death’ and the intervening appearances we call stages of ‘growth’ and ‘decay.’

Is it necessary to shew whether this Vedantic or Sufi cosmology is quite consistent with the accepted cosmology of to-day? If I have read aright some discussions at the 1930 meeting of the British Association, I believe there is a body of opinion among men of science such as Sir Oliver Lodge, General Smuts, etc., which inclines to the belief that the interstices between revolving *electrons* and the central *proton* of an atom are filled with life or soul, as Sufis would call it. If so, the Sufi theory is not without justification. All objects from the invisible

specks of Atoms and Molecules up to the mighty Suns and Stars are no other than body-souls of the Vedantis and Sufis !

I for one believe that Sufi-ism is not inconsistent with science, because the conception of good and evil resulting from the Sufi outlook is in accordance with the psychic discoveries of great psychologists like Freud and his disciples Jung and Adler. Their discovery of a conscious and better self, (which Jung calls Persona) and an unconscious and worse self (which Jung calls Anima)—the former trying to suppress the insurgent latter—is no other than a variant of the old Sufi doctrine of body-soul events expressed as follows :

آدمی زاده طوفہ متعجون است  
از فرشتہ سرستہ وز جیوان  
گر کند میں این - شود کم ازیں  
ور کند قصد آن - شود ب ازان

The son of man is a unique and complex product (of evolution) which has combined in him the natures of both the angel and the beast. If he leans towards the latter, his animal nature, he falls lower than the beast itself; but if he turns his attention to the former, his angelic nature, he rises higher than the angel himself.

Man, as I have already explained, is a bundle of body-soul events, for the time being, coursing one after another (successively) or going hand in hand (simultaneously) in various cycles. The Sufi calls Dr. Jung's Persona "the soul factor," and Anima "the body factor" of a set of moving body-soul events that constitute man. The *good* is therefore what his soul counterpart or better half (the Persona) desires and the *evil* is what his body counterpart or the worse half (the Anima) desires—that is all. If, as the quoted verses say, the Persona (or soul) triumphs

over her counterpart Anima, man becomes an angel, reaches a very high stage of evolution : if, on the other hand, the Anima (or body) triumphs over its counterpart the Persona, man becomes lower than a beast, goes back to a very low stage of evolution in its cycle. "Good" or "evil" are therefore relative terms whose meaning depends on how the body and soul in each man—his Anima and his Persona—his worse half and his better half, behave towards each other and their environment.

## V.

So much for the relation of Vedantism *alias* Sufi-ism—both being different names of the same thing—to modern Science of Life. Let me conclude this discourse with a brief reference to the relation of Sufi-ism to a few religions of the world.

The Vedanti and the Sufi do not differ in anything except perhaps in the form of worship they adopt in their constant Quest after the Absolute. The attitude of both (called Tasaw-wuf) towards Nature and God is just the same. It leads both to conceive the Eternal Truth or perceive the Absolute Beauty in Nature. The one practises Sandhya and the other indulges in Zikr to reach his goal. Both are exceedingly tolerant of all religions in the world. Their tolerance of all Faiths is at once their virtue in the eyes of their friends and their vice in the eyes of their enemies. It will be interesting to note the relation of their Quest of Truth or Quest of Beauty to a few religions of the world by summarizing in a sentence the teaching of each as viewed by the Vedanti or Sufi.

His tolerant spirit starts with three postulates which I set down briefly in three propositions thus :

*Firstly* : All religions are so many ways or paths (*mazahib*) leading to the same Infinite and Absolute,

call it Truth, Beauty or what you like. The Bhagavad Gita says : All ways (*mazahib*) are Mine, come to Me by whatever way (*mazhab*) you like.

I wonder what the India of to-day would have been had Prince Dara Shikoh become Emperor and ruled instead of his younger brother Aurangzebe for nearly half a century. Dara Shikoh was the greatest Sufi of his time. He wrote as the first couplet of his '*Mathnavi*' in which he proves that there is no difference between true Hinduism and true Islam :

بِنَامِ آنَّهُ أَوْ نَامُورِ نَدَارِد  
بِهِ نَامُورِ كَخُوانِي سَرِ برَآرد

In the name of Him who hath no name at all  
And yet respondeth to thy spirit's call—  
Whatever name thou usest in thy need.

*Secondly* : Whenever and wherever men stray from the Path of Righteousness, a great thinker, an Avatar, Prophet or Reformer, arises to bring them back to the right path. Great and good men, call them what you like, have ever tried to leave the world better and happier than they found it.

*Thirdly* : The teaching of each Avatar, Prophet or Reformer emphasized a particular attribute of the Absolute which needed attention by the people of his time and country who had gone wrong, and who had to be directed how to realize that attribute in their own conduct in order to live in righteousness.

Bearing in mind the three propositions I have enunciated, we may consider a short statement which according to Sufis is a sententious summary of the teachings of seven Great Thinkers of the World. Please understand that when it is said that God is Peace or God is Wisdom, and so forth, it does not mean that God is nothing else. No, not at all. It means only that one of the innumerable attributes of God is mentioned just to draw particular attention

to it in order that its contemplation by the people might influence their conduct.

*Summary of the Teachings of certain Great Sages.\**

1. An Avatar of India, RAMCHANDRA—Book : Ramayana :—Teaching : *God is King of Kings, obey your King.* (Punishments and Rewards.)
2. The Leader of Israel, MOSES—Book : Pentateuch :—Teaching : *God is Law-Giver, observe His Commandments.* (The Ten Commandments.)
3. The Prophet of Iran, ZOROASTER—Book : Zend Avesta :—Teaching : *God is Peace, live in it.* “Good thought, good words, good deeds.”
4. Another Avatar of India, KRISHNA—Book : Bhagavad Gita :—Teaching : *God is Duty, discharge it and mind not consequences.* “Action is thy duty, fruit is not thy concern.”
5. The Light of Asia, GAUTAMA BUDDHA—Book : Damma Pada :—Teaching : *God is Law, know and fulfil it.* (Eight-fold Path to Salvation.)
6. The Messiah of Nazareth, JESUS—Book : Four Gospels :—Teaching : *God is Love, love and be loved.* “Love thine enemies.”
7. The Prophet of Arabia, MUHAMMAD—Book : The Qur-an :—Teaching : *God is Light, live in His Light.* “The Light of Heaven and Earth.”

It is impossible to summarize in a short sentence, the teachings of Great Thinkers, called Avatars by the Vedantis and Prophets by the Sufis. But assuming, as they do, that all religions in the world are perforce based on Faith and Service, it is possible to

\* The sequence is not *exactly* in chronological order.

indicate very generally salient features of the *faith* and the *service* of each religion without doing any violence to its sacred character. The Sufis venture on such characterization for the sake of comparison only. They would accept any better characterization for the same purpose, because they believe that all religions are revelations of one and the same Spirit.

The brief summary however shews roughly that, for example, Zoroaster was disgusted with the wars and interneceine struggles of his time and country and that he was thereby led to emphasize *Peace* as the chief attribute of God, and that he therefore drew the attention of his people to it in order to bring them to the Path of Righteousness from which they had gone astray. Similarly dissatisfied with the suffering and abject conditions created by castes and creeds in the India of his time, Gautama Buddha laid stress on *Law*, which is no respector of persons, as the principal attribute of God ; and preached that men should fulfil the Law in their conduct. Again, Krishna saying “Duty is thy deity”, called upon his great disciple Arjuna to do his duty without regard to consequences. The Bhagavad Gita is the clarion call to men not to discard the Path of Righteousness in their desire to attain the best fruits of their action. Lastly, the teachings of Jesus and Muhammad —the soul-healer and the soul-mover respectively— might be interpreted in the same way as a stressing on that attribute of God to which the attention had to be drawn of the people of their respective times to the Path of Righteousness, from which they had gone astray in the darkness of ignorance and sin that pervaded their respective countries. It may be observed in passing that the attribute of God stressed by each Teacher became more and more abstract as the world grew older and older.

I will now put in the same mould, as I have put the teaching of Great Sages, the teaching of the

Idealism of modern Europe as a counterfoil to the teaching of the Sufis of both Schools. I take Henri Bergson as the best representative of the non-materialistic Philosophy of the West.

8. The Philosopher of Change, BERGSON—  
Book : Creative Evolution : Teaching : *God is Change, adapt yourself to it.* “Your whole past is telescoped in your present which involves change.”
9. The Adwaita Sufis including Visishtadwaitis : Teaching : *God is Truth, be true to thyself.* (*Vide* Shakespeare’s celebrated lines.)
10. The Dwaita Sufis, including some who profess to reconcile the two schools into one : Teaching : *God is Beauty, adore Him* (Adoration of God’s beauty in Nature.)

I will now leave you to judge for yourself whether or not the claim of the Vedantis and Sufis is justified, *viz.*, the formula arrived at in their ecstatic Tasaw-wuf comprehends all the sacred teaching in the world and cannot possibly be inconsistent with any religion.

I have already explained at length that Tasaw-wuf is a generic word for both Vedantism and Sufi-ism. It means an attitude of mind which brings bliss to the individual and beatitude to mankind.

## VI

### THE MIGHTY CONTINUUM \*

#### ONE WITHOUT OTHER

Think you, 'mid all this mighty sum  
Of things for ever speaking,  
That nothing of itself will come  
But we must still be seeking.

**I** ESSAY to present an old old subject in the light of modern Gestalt Psychology as simply as possible in a conversational style. It suggested itself to me by the above lines of Wordsworth.

At the close of the last century there were a few learned Sufis in Hyderabad whose opinions, piety and conduct were really charming. I was introduced to a typical Sufi who soon captured my heart and enthralled my intellect by his charming teaching of Tasaw-wuf, the so-called "Sufi-ism", in an exceedingly plain and non-technical language of singular beauty. One day I jotted down on a piece of paper three main questions of Philosophy or rather Metaphysics, the answers to which Prof. David Masson had called by awful but expressive names :

1. Who or what am I? *Psychological Theory.*
2. Where am I? *Cosmological Conception.*
3. Whence have I come and whither shall I go?  
*Ontological Faith.*

I sent the paper to my Sufi Teacher and begged

\* Contributed to the first number of the Journal of the Hyderabad Academy and printed here with due acknowledgments to that learned body (1940).

him to return it with short answers in order to enable me to prepare myself for oral discussions with him. To my great surprise he returned the paper immediately writing but one word in answer to all the three questions. It was the Arabic pronoun “*Hu*” (*He*). I confess that his one answer to my three questions left me as much at sea as I was when I wrote them. I had therefore to go to him very often to learn exactly what he meant by *He*, that is to say (spreading his one *He* as answer to the three questions), what he meant by :

1. *I am He* (Psychological Theory).
2. *He is in me and I am in Him* (Cosmological Conception).
3. *I have come from Him and shall go to Him* (Ontological Faith).

His answer was intended to suggest that nothing exists except what he called “*Hu*” *He* or God—Truth, the Infinite and Absolute Reality. My Sufi was a typical Sufi of the sect of the school of “Wajudi Sufis”. He based his teaching on a definition, two postulates (assumptions) and an axiom (self-evident truth).

(a) His *definition* of “Existence” was the simple word “*hai*” or “*hast*”, *is*, that is to say, whatever is, exists objectively as well as subjectively, outside the mind of man as well as inside it. A horse, a tree or a mountain *is*, exists, because you perceive it to be outside yourself. A chimera, a sphinx or an ‘anqa *is*, exists, because it is in the idea or imagination of yourself. “Existence” (ordinarily called “the Universe”) therefore includes not only beings or things, qualities and conditions of things, but also situations or collocations of beings and objects : such as cold, fever and also such “things” as the British Constitution or the American Republic. It is extremely important that this “Existence”, including as it does, everything we can think of, should be

conceived to be *dynamic*, ever moving and never resting, and not *static*, standing still and stagnating. If anything appears to us as static, standing still, it is not because it is really static but because of the distance and the angle of vision—time, space and direction—from which we see it. Take for example a river seen from a distance of half a mile. It looks as if it was a standing sheet of water. But go near its bank, you see there is moving water, with waves, floating things, etc., all moving on and on ; go nearer still, put your hand in the water, you will feel that every particle of it is in motion and moving. Precisely similar is the case with the whole Existence or the Universe, its parts and particles, so to speak. A particle of Existence, say, a stone seems quite unmoving and static. It is only so to our view, nevertheless by suitable experiments it has been observed that every electron of the atoms of elements, of which a stone is composed, is in motion and moving. Only we are unable to see the motion with our eyes. This characteristic of Existence must always be borne in mind in the references, that follow, to the One the all-embracing Existence.

(b) The first postulate may be stated thus : The “zid” (ذ) or opposite of “horse” is not only elephant but also camel, ass, ox, etc., all *four-footed animals* that are “not-horse”; just as the “zid” or opposite of “white” is not only black but red, yellow, green, etc., all colours that are “not-white”. The Sufi however gives a more extended meaning to “not-horse” and to “not-white” than the logician. The latter confines “not-horse” or “not-white” to what he calls “the universe of four-footed animals” or “the universe of colours”. But the Sufi assumes that there is but one Universe, past present and future, which he calls “Existence”, the Whole, or the One, and takes the compound word “not-horse” or “not-white” to mean every individual, every-

thing, attribute or condition and every situation past, present or future that cannot be called "horse" or "white". Take a cup, its opposite is not-cup : the cup and not-cup constitute the whole Existence. For the Sufi therefore *there is but one and only Existence and that Existence is God and no other.* That is the first postulate.

(c) The second postulate is that *there are three degrees of certainty*—meaning by "certainty" belief in the existence of a thing. The last or the least degree of certainty is '*ilm-ul-yaqin*'—inferential certainty, such as is attained by seeing a smoke from a distance and believing that "there *is* fire". The second or medium degree of certainty is '*ain-ul-yaqin*'—perceptual certainty, such as is attained by actually seeing the fire and believing that "there *is* fire". And the first and the highest degree of certainty is '*haqq-ul-yaqin*'—intuitive certainty\*—such certainty as the fire itself will have of its own existence, supposing it to be capable of seeing, thinking and believing like men. The Sufi personifies everything and believes that it has intuitive certainty of its own existence. It is because he assumes that everything has a soul of some sort.

(d) His one axiom takes for granted that "life", "mind" and "soul" are one and the same, differing only in degree or intensity and not in kind or quality, and asserts that *there is no soul without a body of some sort and there is no body without a soul of some kind or degree.* Just as in the Universe of physicists space cannot be separated from time and time from space, there are only space-time events and nothing else : so in the Universe of Sufis the soul cannot be separated from its body and there are only body-soul factors called "individuals" and none else. Body and soul always go together like space and time.

\* What Bergson calls "Intuition" is the *haqq-ul-yaqin* of the Sufi.

They are inseparables. As in the physical universe of the physicists space-time events move on in waves from trough to crest and crest to trough and so on, so in the biological Universe of Sufis body-soul factors called "individuals" move in cycles of birth and growth to decay and death, and so on.

The Sufi does not bother himself with any definition or analysis of soul or embodied soul. He is quite content with the simple statement that every individual calls himself "I" and calls everything else "not-I", his "I" is his soul and his "not-I" is his body in its environment. Has a cow a soul? Since we see she has a body living in its environment, we are bound to assume that she has a soul of some degree as well. Body and soul never dwell apart, nor out of environment.\* Has a stone a soul? We perceive that it is a body in an environment. We assume that it has a soul of some degree, not necessarily of the same degree as that of a cow or of a man. Souls and bodies differ among themselves and from each other both in kind and degree. Both body (Not-I) and soul (I) exist, according to the Sufi definition of existence, either as objects or ideas or both.

Having done with preliminaries let us tackle with the main theme of Tasaw-wuf. It is no other than "God and Love". To a Sufi, God and Love are mutually convertible terms each implying the other; and both are comprised in his definition of Existence. Our task is precisely to understand what exactly is the Sufi idea of God or Love and incidentally to know of what use it is to him and his neighbours.

For all practical purposes of our life and living, we cannot do without having some idea or other of

\* Each body-soul we see being one and inseparable, some Sufis picture to themselves every individual whole or *body-soul* together with its environments, as it were a sphere with two poles positive (soul) and negative (body) just as Prof. William James said that our perception polarizes things into subject (=soul) and object (- body).

God. No matter how crude the idea is (like that of a fetish worshipper), or how refined it is (like that of an idealist philosopher), it leads us to believe (*a*) that there is a Power which controls all but is controllable by none. It somehow compels us to feel, (*b*) that we are so dependent on it that we cannot do without it. This feeling in its turn convinces us, (*c*) that nothing good will come to us unless we try to do something or other to propitiate that power or to worship Him, or to act according to His will ascertained by some means or other—from Oracles, Revealed Books, or from Nature, and so forth. In other words, every man has, and cannot but have (*a*) a *belief* ('aqida), (*b*) a *feeling* (iman) of some kind which is generally midway between fear (khauf) and hope (rija') and (*c*) an *impulse* (haijan) or striving towards God. Even an atheist has (*a*) a belief that there is no God, (*b*) a feeling that he cares nothing for any God, and (*c*) a desire not to do anything for Him *i.e.* not to worship Him. We may well say that the atheist's "no-God" is his idea of God! Thus some idea of God is absolutely necessary and indispensable in order to check and control the secret motives and intentions which precede our voluntary actions. The better and more refined is our idea of God, the better and more refined will be the action that results from its control or check\* upon those thoughts and desires which we reveal to nobody.

In subscribing to the truth of the axiom, stated above, we must not commit the mistake of thinking or believing that our Idea of God is God Himself. "Have any idea of God you like but believe that He is far beyond and above that idea", said my Sufi. "Then", I asked, "what is the good of having a mere idea?" "To influence and control one's secret

\* It was Yusuf's idea of God that prevented him from falling a victim to Zalikha's wiles when there was nothing to prevent him from misbehaviour.

motives and intentions"—was the purport of the answer which he gave again in one word "Love". He explained that "love" with its opposite "not-love" (meaning "indifference" and "hate" and all their varieties\*) is the one and only spring of action and that the Idea of God, whatever it be, generates the peculiar feeling which we call the Emotion of Love. This emotion in its turn supplies the force or energy to the Impulse of Love—the impulse to do something or other to be at one with, to have *wasl* with the beloved. This truth is generally expressed by the Sufis enigmatically thus : "To *see* the One is to *feel* the One and *strive* to get at the One".

As regards the nature of two fundamental facts of Existence "I" and "Not-I", if you ask me what is it which you call your "I" or soul? I can answer only "It is I"; "It is Me"; or "It is my Soul"; and can say no more. But if you point to my body or any organ or part of it, such as my arm or ankle, and say "Is that your 'I', your soul?" I answer : "No, but my soul is however there in my arm or ankle as it is everywhere in my body". How or in what manner my soul is everywhere in my body, is generally explained by a simile. The soul is like a lump of sugar dissolved in a cup of tea ; the lump is everywhere in the liquid tea but no one can say exactly where or at what part or point of the liquid that lump is. The cup (supposing it to be of glass) gives its shape to the whole. Similarly my "I" or soul is everywhere in my body but I cannot say exactly where or at what part and point of my body my soul is, exists or moves.

My body where my "I" or soul dwells—dwells somehow dissolved—and moves in every part and point of it, is however a very small part, so to speak,

\* According to the Sufi postulate, Love and not-Love constitute but one emotion as a whole having two poles or extremes : one (positive) what we call "love" and the other (negative) what we call "hate".

of my I's opposite "Not-I". This opposite or *zid* is called the "environment" of my body. All that is or is believed to be outside my skin—*e.g.*, *my* wife, *my* house, *my* neighbour's child... *my* country's climate... *my* king's colonies' defences, etc.—is the environment of my body. This environment—be it noted, is mine and not any one else's—is like the glass cup of tea which gives its shape to my body and soul—*my* body-soul, *i.e.*, my individuality. Thus

### *My Environment*

( *My body × My soul* )

### *My Environment*

the individual consists of, I repeat, what he calls "my soul" ("I") *into* "my body" *into* "my body's environment"—all inseparably united and combined as if they are three in one and one in three. By the word "*into*" I do not mean exactly "multiplied by" but mean only "inseparably united and combined with".

The abstract nature of the subject and avoidance of technical terms and technicalities of Sufi-ism make it necessary that certain words ideas and arguments should be repeated and recapitulated more than once. I would also apologize for using the strange compound word Not-I rather often. In my opinion no single word is so significant and unambiguous. I take "I" and "soul" as mutually convertible terms. And I take Not-I to mean "body" *together with* its environment.

I venture to repeat and represent the simile in a tabular form thus :

|                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                         |         |                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>I Individual</b><br><span style="font-size: small;">✓ ×</span><br><b>Not-I Environment</b> | (1) My "I" or <i>my</i> soul that<br>is felt as living and<br>coursing in every part<br>and point throughout<br>my body<br><br>(2) <i>My</i> body<br><br>(3) <i>My</i> body's environment<br>that gives shape to<br>the whole called "an<br>Individual" | is like | (1) A lump of sugar<br>dissolved in tea<br><br>(2) The liquid tea.<br><br>(3) The glass cup that<br>gives shape to<br>the whole called<br>"a Cup of Tea". |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

I have put in italics the possessive pronoun *my* to show that there is in everything what the Sufi calls "the *my-ness*" (equivalent of Latin, "meum") whether it be of my "I" which is my soul, or of my "not-I" which is my body as well as my body's environment. It will be seen, later on, that "the *my-ness* in everything" enables the Sufi to regard the whole—which is neither more nor less than Me and Mine—as the Almighty One.

I would warn that the simile should not be taken too literally nor should it be carried too far. The cup-of-tea is one whole having three parts—the lump of sugar, the liquid tea, and the cup—each of which is distinct and different from the other. But the soul-body-environment whole is quite a different whole. It has no parts but only factors, which are more or less distinct from each other but not different from each other.

In the cup-tea-sugar whole we can differentiate parts as sugar tea and cup; we can also separate the liquid tea from the cup by pouring it into a tumbler and separate even sugar from the liquid by evaporation. This separable whole may be presented to the eye of the reader mathematically as  $s+t+c$ . The body-soul-environment whole may also be presented

mathematically as  $(S \times B) \times E$ . But in this inseparable whole the body, the soul and the environment, are not parts but are factors. We can distinguish them each from others but cannot separate the soul from the body nor the environment from the inseparable body-soul. The sugar-tea-cup whole is merely a sum of three parts but the body-soul-environment whole is a product of three factors. The former whole would seem a static *sum* of parts but the latter whole is a dynamic *product*. This Whole of three factors the Sufi calls Nature, the Universe, or Existence, Truth, God or the One, according as it suits the purpose of his speech and arguments. To him all the six names denote the one and the same Whole; he refers to it by the pronoun **Hu**, **Huwa** or **He**. Here we should not forget that Not-I (Environment) means everything in the Universe except the individual who says Not-I.

To recapitulate: the Sufi's Idea of God otherwise called the Universe is the one mighty Whole without any other. It embraces *All*, from the highest world and the mightiest nebulae to the lowest and the tiniest atoms. It is not merely "the mighty sum of things" as Wordsworth calls it, but is a *continuum* of body-soul factors or individuals of all sorts and conditions and in all situations. It is (to use another simile) like an infinite river which when looked from a distance, so to speak, seems stationary and unmoving, but when looked closely, every wave, every factor and every bubble as well as the whole itself seems to move ceaselessly on and on without rest or respite. Nevertheless amidst all diversity there is unity of design and control in the Infinite and Absolute Continuum—*infinite* because it has no beginning nor end, *absolute* because it is not related to any other. Indeed there is no other at all. A very small bubble appearing and disappearing on the surface of the Mighty Continuum is a body-soul, *i.e.*

an individual of a sort called a man who though exceedingly small and extremely transient has yet the temerity to consider himself to be *of* the Whole, *in* the Whole, and at one *with* the Whole—and why? Because he calls himself “I” or Me and his Not-I, Mine. The Sufi therefore thinks that Me and Mine together constitute the One or the Whole and says “I am in Him and He is in me, I am therefore He”! “I am Truth”!

*That* is the Sufi’s Idea of God. I leave it to the judgment of the reader whether it is a grand idea and, if so, whether it is quite consistent with the latest theories of men of Science. I would however remind the reader that the Sufi himself believes and admonishes his disciples to believe that the Idea is not God who is far above and beyond it. Then, as already mentioned at the beginning, the Sufi’s answer to the question—what is the use of this idea?—is that it maintains and intensifies love that rules all actions of men, women and children in this world of ours.

In peace, Love tunes the shepherd’s reed ;  
In war, he mounts the warrior’s steed ;  
In hall, in gay attire is seen ;  
In hamlets, dances on the green.  
Love rules the Court, the Camp, the Grove,  
And men below, and saints above ;  
For Love is heaven, and heaven is Love.

—*Scott.*

It should be remembered that the Sufi’s conception of Love in all its forms and varieties includes its opposite “not-Love”, *i.e.* Indifference and Hate in all their forms and varieties.

I have already stated that every idea of God implies love which is a lover’s feeling of entire dependence on the beloved; generating as it does, in the lover’s mind, an impulse to approach the beloved somehow, somewhere and somewhere in order to be at

one (to have *wasl*) with her. But the Sufi explains it all in a round about manner which, I think, has a peculiar charm just as his Idea of God has a unique grandeur. He says that since God is no other than my "I" as well as my "not-I" in other words, 'Me' as well as 'Mine' both inseparably united and combined as One, the "*my-ness*" (meum) is the bond that compels me to see myself in every individual (body-soul factor) like a man, a tree or a stone which I perceive by my senses and personify by my intellect as if all have a soul of some degree. I therefore love everybody as myself. I indentify myself with everything so that I cannot possibly injure any one because it would be injuring myself. When any one injures me in any way I am not hurt, neither do I resent, because I feel that it is myself that causes injury to me and I have therefore only to suffer and be happy none the less. In this wise there is happiness in suffering also.

To my question—how do you in actual everyday life indentify yourself with a leper, a prickly pear, or a piercing cold night?—the answer was that it required a little zikr (contemplation) and riyazat (exercises), the only asceticism that the right class of Sufis tolerated. A long explanation of the objects and reasons of the zikr and riyazat followed; the purport of which is shortly this: According to the second postulate, I am certain of the existence of my soul *intuitively* in the first place, and in the next place I am certain of the existence of my body *perceptively*, and certain, lastly, of the existence of my body's environment partly perceptively and partly *inferentially*, as already explained. The content of my body's environment has also been explained to be *Mine* either proximately, such as *my wife*, or remotely such as *my wife's cousin's grandson's house*. The zikr and riyazat make the Sufi perceive all things, whether proximate or remote, in

the body's environment, and gradually make him become so certain of their existence as if they are part and parcel of his own body. After a certain time contemplation and exercises make it dawn upon him *intuitively* but gradually (by stages or degrees) that his I or soul is the Continuum itself of his idea of God and that all else (including his own body) are but waves and bubbles rising and falling, rising and disappearing on the surface of that Continuum. Extending his zikr and riyazat further, he sees that there is no duality (*two-ness*) between all the waves and bubbles on the one side and the Continuum itself on the other. He therefore calls the latter Me and the former Mine. When he sees this non-duality between his Me and Mine he is filled with such an emotion of love that he is tempted to exclaim like Mansur the Hallaj or Sufi Surmad of Delhi : "I am He!" or "I am Truth". He would cheerfully submit to be martyred like them—cheerfully, because everything good, bad or indifferent (*i.e.*, not-good) comes to him from Himself, his God, his Beloved.

To a perfect Sufi like Mansur, pleasure and pain are but two extremes of one feeling which he experiences in the pursuit of his goal, to be at one with his beloved. If the pursuit is not hampered by obstacles he calls it pleasure, but if it is hampered he calls it pain. He is quite indifferent to either pleasure or pain because both are merely incidental to his single pursuit and he therefore takes both as matters of course with supreme indifference.

Be it remembered once for all that the Sufi's beloved is the One without any other and that it denotes both "friend" and "not-friend" combined in one inseparable whole. Thus he loves, wishes to be at one with, both friend and foe—every variety of friend as well as every variety of foe—because he senses intuitively that all, including himself, are One. He has attained the intuition which he expresses in

words : “ I see the One, I feel I am in Him and He is in me, and He is One without Other.” \*

Compare the Idea of God discussed above with the most recent conclusions of Science :—

1. There is a Universe as real as *Reality* can be conceived by man.

2. It is an *Expanding Universe* at a rate of 28,300,000 miles per day as calculated by Sir James Jeans. My friend Professor Muhammad Abdur Rahiman Khan, formerly Principal of the Osmania University, assured me that “ the observed rate of expansion implied that all distances in the Universe will be doubled in approximately 13·00 million years ” !

3. The particles of matter in the Universe are only  $10^{79}$ , i.e., the integer 1 followed by eighty ciphers ! This calculation made by Sir Arthur Eddington agrees with that made by Archimedes about 2,000 years ago !

4. The rest is *empty space*—“ except for radiation,” adds my friend the Professor.

What, how and why is “ the empty space ” , nobody can tell.

---

\* I must acknowledge that I verified and supplemented much of the above by talks with an up-to-date Sufi, Mir Ahmad Husain Sahib Bilyamin who, alas, died four months ago. Had there been a million like him we would have been in a millennium indeed.

## ISLAMIC MYSTICISM\*

**I**SLAMIC Mysticism has played a great part in the development of Muslim Culture. In order to appreciate the latter it is necessary to understand the former.

Dr. Burhan Ahmed Faruqi has given to the public for the first time an excellent book in English on the Philosophy of Islamic Mysticism under the modest title: *The Mujaddid's Conception of Tawhid*.† I feel sure that it will be found very interesting, not only by the Muslims in particular but also by the Hindus in general. Its form as well as matter leave nothing to be desired. The author's method of presenting a difficult subject is quite masterly. Barring the use of a few technical words of ambiguous meaning, his style is crystal clear. His translation of Arabic words and phrases is both apt and exact.

Apart from biographical or theological notes or notices contained in footnotes and the text itself, the book deals exclusively with a psychological fact and a mystical doctrine. The former is the religious consciousness, which I prefer to call the religious sentiment, and the latter is the Tawhid or Unityism as held and preached by two great Muslim mystics, namely "the Shaikh-e-Akbar" Ibn Arabi of Seville (Spain) in the 13th century A.C. and Shaikh Ahmed "the Mujaddid" of Sirhind (India) in the 17th century A.C.. In the four intervening centuries the

\*Contributed to " Islamic Culture ", April, 1941, Hyderabad-Deccan and reprinted here with the kind permission of the Editor.

†THE MUJADDID'S CONCEPTION OF TAWHID by Dr. Burhan Ahmed Faruqi, M.A., Ph.D., published by Sh. Muhammad Ashraf, Lahore.

**doctrine of Oneness of Existence (Wahadat-ul-Wajud)** was in great vogue without dissent or criticism. "It influenced the whole of Islamic Society from top to bottom", says Dr. Faruqi. "It affected its religious attitude, it affected its moral attitude, it affected its deeds; it affected its æsthetic consciousness, it affected its literature and poetry; and it affected its philosophy and outlook. It was the deepest truth to which man could have access—indeed it was the real meaning of Islam's teaching."

It was, however, an Indian Shaikh who dared attack and attack successfully the Sevillian Shaikh's doctrine for the first time with great acumen and effect during the reigns of the Emperors, Akbar and Jehangir. He refused to attend the Court of the latter except under certain conditions, mostly religious, which Jehangir had to accept and to promulgate as his own orders. He is called "the Mujaddid" the Renewer, because his numerous disciples and followers believed that he "renewed" Islam by purging it from a doctrine contrary\* to the Quran and Hadith. No less than a full century had to elapse before any one ventured to criticise the Mujaddid's doctrine which, many thought, restored Islam to its pristine purity in its second millennium. Then an attempt was made, not to overthrow the new doctrine, but only to reconcile it with the old doctrine by pointing out that the difference between the two was only verbal. So firmly was the second doctrine based on the authority of the Quran that no Muslim dared dissent from it, lest dissent should mean disputing the Mujaddid's quotations from the Quran and his interpretation of them.

All religions of the world have their roots in the religious sentiment. Indeed there could have been ~~no~~ religion, if instincts had not evolved such a

\*So they believed, but as a matter of fact it is not.—A.H.

sentiment. By "sentiment" is meant an object or idea round which the emotions and impulses of certain instincts of man are so organized as to produce a complex of feeling resulting in a particular impulse or attitude. The "religious sentiment" is based on (1) some *idea* of God—generally the *idea* of a unique Power which controls all and is controllable by none; (2) round the idea the emotions and impulses of such instincts as curiosity, fear, submission, and tenderness are so organized as to produce a *feeling* of entire dependence on that Power; and (3) the feeling in its turn energizes an *impulse*, attitude, or preparedness to do something or other to propitiate or to be on good terms with that Power. This definition and analysis of the religious sentiment corresponds with the three functions of the human mind itself, *viz.*, knowing, feeling and striving. The first element or the *knowledge* side of the religious sentiment is the idea of God; the second element or the *feeling* side of the sentiment—the product of the several emotions of instincts—is a peculiar emotion of entire dependence on God; and the third element or the *striving* side of the sentiment is what is ordinarily called "worship", *i.e.*, the impulse to make some sacrifice or render some service to God directly or indirectly. It is interesting to note, in passing, that "the Universal Prayer" given in the opening Chapter of the Quran as well as "the Lord's Prayer" given in the Gospels of the Bible, confirm the above analysis of the religious sentiment. Each prayer begins with adoration of God, proceeds to express entire submission to His will, and ends with soliciting guidance in the right path of service.

I have ventured to define a sentiment and analyse the religious sentiment in order to classify the mystics according as they lay stress on the one or the other of the three elements, facets or characteristics of the Religious Sentiment. Dr. Faruqi calls it

“Religious Consciousness” in its restricted sense of religious attitude and contrasts it at great length with “Knowledge-Consciousness” or speculative attitude. His comparison of the two is in fact a comparison of Religion and Philosophy on the subject of the Infinite and Absolute.

The analysis of the religious sentiment also enables us to understand why there are three different ideas of God viz., Pantheism, Theism and Panentheism.

There are Mystics—though few and far between—in all religions and countries of the world. They try (1) to *know*, or as they say “experience” God, (2) to *feel* or “have the intuition of” God, and (3) to *strive* after or “try to approach” or “love” God in ways and manners peculiarly their own. Their methods and practices called Mysticism are merely attempts “*to experience God in oneself*”—to know, feel and strive after the World-Soul in one’s own soul or rather in one’s own body-soul. I would state here parenthetically that modern mystics prefer to call “the World”, *i.e.* Man and his Environment—“the World process”, because they find “the World” in a “continuous process of self-emerging and self-unfolding”; and they write “body-soul” in place of “soul” because they, as a rule, do not believe in bodyless soul or soulless body, just as the men of science do not believe in spaceless time or timeless space; what the latter call “space-time events”, the former call “body-soul individuals.” It is true, as Dr. Faruqi points out, that modern mystics are silent. They do not intrude themselves on the public like politicians and they have not written books. But they preach, have disciples, and write letters to them as did the great Mujaddid.

Well then, there are mystics who try to experience God by way of intellect, that is by way of the first element or the *idea*-side of the religious sentiment. They are called Ariffs by Muslims and Gnanis by Hindus.

Again, there are mystics who try to experience God by way of ecstasy, i.e., by way of the second element or the *feeling*-side of the religious sentiment. They are called Ashiqs by Muslims and Bhagats by Hindus. Both Ariffs and Gnanis (Gnostics) on the one side and Ashiqs and Bhagats (Emotionists) on the other side, wish to experience God for the sake of the experience itself, for the sake of satisfying their intellectual curiosity or for the sake of enjoying the pleasure of ecstasy. But there is a third class of mystics who are “the salt of the earth.” They try to experience God, not only by way of combined intellect and ecstasy—a complex of the first and second element which they call “Intuition”—but also by way of worship, sacrifice or service, the third element or the *attitude*-side of the sentiment, which they call “Love”. I do not know exactly by what name the Hindu theologians call this third class of mystics. Is it Radhaswamis or Dayalis ? But I know that Muslims call them Saliks. Dr. Faruqi’s two great mystics, Ibn Arabi and the Mujaddid, belong to the third class. They were Saliks who “walked on the right path.” Both tried to experience God by way of *all* the three elements of the religious sentiment. They tried to experience God not only by way of intuition but also by way of love or active service to God’s creatures, not only for the purpose of enjoying the intellectual satisfaction or the ecstatic pleasure and thereby to purify their own individual soul, but also and mainly for the purpose of purifying the morals of communities and thereby to safeguard “the beatitude of mankind.” The Muslim Shaikhs base their teaching and service on the authority of the Quran and the traditions of the Prophet in quite the same way as the Hindu Rishis and great Pandits based their teaching and service on the authority of the Vedas and the Upanishads.

The book under reference purports to be an

exposition of Tawhid as conceived by the Shaikh of Sirhind in opposition to that conceived by the Shaikh of Seville nearly 400 years before. The Arabic word "Tawhid" is an infinitive-noun of the second form derived from the root of three letters WaHaDa, and the second form implies generally some extra effort in the act. The word means literally "to make (with some effort) *one unit* of two or more things or individuals." But in the language of Islamic Mystics (often called Sufis), it means (i) "to believe and hold that God and the World (Man and his Environment) constitute one whole or indivisibly One Existence; (ii) to believe and hold that God is One Infinite and Absolute Being who is above and quite separate from the finite and relative World (the Universe) which he created. Meaning (i) is that which Ibn Arabi attached to the word Tawhid, and meaning (ii) is that which the Mujaddid attached to that word. Dr. Faruqi calls the first and the second meanings of Tawhid as Unityism and Apparentism instead of Pantheism and Theism, respectively. The choice or rather the coining of the terms is quite happy because they indicate the view-points of the two Shaikhs quite clearly. Ibn Arabi views Reality as *it is*, while the Mujaddid views Reality as *it appears*. So, the Shaikh of Seville was a Unityist Salik. According to him, God alone exists and the relation between God and the World (Man and his Environment)—like that of essence and its attributes or of reality and its reflections or emanations—is *oneness*, or unity in the sense that it is impossible for the one to exist without the other. The Shaikh of Sirhind was an Apparentist Salik. He started with the idea of Ibn Arabi, the idea of oneness of God and the world, but soon found it quite unsatisfactory. According to him, God who created the world (Man and his Environment) could not be

identified with his creatures, because, as some believe, God existed before creating the world and will certainly exist after destroying it.

Any Hindu theologian who reads Faruqi's book would consider the Sevillian Shaikh's view to be the pantheist or Advait view of Sri Shankarachari and the Sirhind Shaikh's view to be the dualist or Duvait view of Sri Madhvachari. This shows how universal is the religious sentiment and how the views of the relation of God and the World vary according as the religious thinker lays stress on any one of the three elements of the religious sentiment.

It is evident that, on the one side, Ibn Arabi was impressed by the first element or the knowledge character of the religious sentiment and—since *knowing* is finding unity in diversity—concluded that there could not exist any but one Reality or God and all that appears as two or multiplicity is only a reflection or emanation of the Reality, God. *All is God and God is all (Hama oost)*—Pantheism. On the other side, the Mujaddid was impressed by the second element or the feeling character of the religious sentiment, and—since the *feeling of dependence* required two, one to depend on the other—he concluded that Creatures, mere dependents, cannot be equal to much less be identical with the Creator who is peerless and paramount. *All is from God and God is above all (Hama uz oost)*—Theism. On the third side there are modern Saliks, headed by Shah Wali-ullah of Delhi, who do not see any but verbal differences between the two doctrines of Tawhid—Pantheism and Theism. They are impressed by the third element or the service character of the religious sentiment, and—since *love* could not subsist between two beings of different sorts—they conclude that God is one and unique “self-unfolding and self-eminating Process assuming forms of things.” According to them, the relation between God and

the World is like that of the soul and body, or like that of time and space—though distinguishable as two yet inseparably one and one whole only. The Hindu theologian who reads the book will not fail to recognize in the third view the Vishist-advait doctrine of Sri Ramanujachari. *All is in God and God is in all (Hama under oost wa under hama oost)*—Panentheism.

The more modern Saliks of the 20th century who adhere to the Panentheistic doctrine of Tawhid, influenced as they are by the modern ideas and achievements of science, would express the third form of the doctrine of Tawhid thus, avoiding scholastic terms and using only modern scientific terms:—

The Existence, call it Universe, Nature, Reality, Truth, God or what you like, is one and one only. It is not a static being or thing but a dynamic, ever-moving and never-resting continuum, *one Continuum of Movement*, manifesting itself in *two processes*, each in an opposite direction to the other—of which the one may be called negative and the other positive.\* The two processes can be characterised variously as differentiative and integrative, unfolding and folding, creative and destructive and so forth, but none the less are they two processes only and nothing else. Each process of the Movement-Continuum exhibits immense multiplicity of *modes*—like waves and bubbles on a perennial river—each of which again has two facets like space-time events or body-soul individuals.

Now, all Tawhid or Unification—whether crude

\*This definition expresses the much misunderstood formula—(*Ek wajud, Du zat*), one existence in two aspects—in modern scientific terms, “one continuum (of movement) with two processes”. *Vide* “Mighty Continuum” *supra*. Readers of works of the late Henri Bergson will be surprised to find that his teaching is in exact accord with the teaching of Shah Wali-ullah and his followers. The difference is only in words used. The Islamic Mysticism has only to be rescued from its adherence to old ill-defined scholastic terms in order to appreciate how well its *a priori* conclusions agree with the *a posteriori* conclusions of Modern Science. (*Vide supra* p. 46)

or refined, expressed loosely or strictly—is an *idea* of God in the mind of man and not God Himself, the Infinite and Absolute. He is far above the comprehension of any idea formed by man who has a finite mind, lives and has his being in the realm of relativity. It is but man's own idea of God which is a dominant character of his Religious Sentiment—a mental equipment that serves him as a means or instrument of purifying not only his own soul but also the souls and morals of his fellow men. It becomes an effective instrument, only when the mystic or Salik realizes the idea *in* himself, in his own individuality *i.e.*, in what he calls, *I* or *Me*. How to realize it in one's *I* or soul, is the question. Herein comes the mystery of Mysticism. The Muslim mystics call the methods and ways of "experiencing God" realizing the idea of God, *Mujahada*. This has been described as the procedure for "idealising the real and realizing the ideal." Its exercises have never been so severe as those of the Tapas of the Hindu mystics. Islam does not favour asceticism. However, no one can describe mystic contemplation exercises, etc. satisfactorily in writing or by speech. They have always been *imparted*, straight from heart to heart, by adept masters to their accepted pupils. The poet and philosopher Iqbal sang :

\* غلام ہمت آں خود پرستم  
کہ از نور خودی یہند خدا را

"I am slave to the dash and daring of that worshipper of Self who sees God with (or "by means of" or "in") the light of his own Self."

\* I presided at the last of the three University Extension Lectures on "the Secrets of Self", delivered by Dr. Sir Muhammad Iqbal at the Town Hall, Hyderabad. In my closing speech I said that "it was impossible to summarise his lecture in a few sentences but fortunately for us that *etherial being*, the Poet Iqbal, has summarised the *solid Philosopher* Iqbal's teaching in one couplet"—and I quoted the above couplet pointing to him—A.H.



پاس ہے مگر اس کی توضیح و تفہیم کے لیے اہل تصوف کو بھی میدان فلسفہ میں قدم رکھنا پڑتا ہے اُن کے فلسفہ کا بیان جس قدر ہو سکا اُس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ انہوں نے کس حد تک طبیعت - چیاتیات و فیضیات کے فلسفہ کی باقاعدہ کو حل کیا ہے۔ فقراء کا فلسفہ دعائیا جو ہے اُس کے سرسری ذکر کے سوا طوالت کے لحاظ سے کوئی مفصل بحث نہیں کی گئی۔ اور غلط فہمی کو دور رکھنے کیلئے فقرار کے اہمیات کے تذکرہ سے بالکل پرہیز کیا گیا۔ بہر حال امید کی جاتی ہے کہ اس رسالہ میں جو کچھ بطور مشتبہ نمونہ خوارے لکھا گیا ہے وہ عام فہم و مفید ہو گا۔

س۔ چہار جہ سرشن پرشاد بہادر مین السلطنتہ بصورت امیر و سیرت فقیر و اینتی ہیں اور مولوی سید احمد حسین صاحب امجد جو صوفی منش نازک خیال شاعر ہیں ان کا اور چند دوسرے احباب کا شکریہ ادا کیا جاتا ہے کہ انہوں نے بڑے کرم اس رسالہ کی تسبیت مشورہ دیا اور اس کی عبارت کو صحیح و سہیل بنانے میں مدد و مددی ان میں ایک صوفی منش خاقون بھی ہیں جو اپنا نام پر وہ اختصار کرنے کا سند فرماتی ہیں۔ احباب اول الذکر کا میں خاص طور سے ممنون ہوں کہ ان دونوں نے اپنے اشعار متن میں یا حاشی میں لکھنے کی اجازت دی تاکہ سو کھاس اکھا اضنوں بالکل بے نہ کر رہے۔ اگرچہ احباب نے ہر قسم کی تائید فرمائی لیکن اس رسالہ کی ہربات کی صحت یا غلطی کا ذمہ دار ہے  
احمد حسین امین جنگ

عنوان ہے اور جس کا معنی وہ اس رسالہ کا لمبے باب ہے اُس کو اس نتیجہ کی دلیل  
قرار دی۔ فوجر کی طرف رفت و غبت دلانے والے خواہشاتِ حیوانی کا نام قوائی بھی میہ  
رکھا اور تقویٰ کی طرف مائل کرنے والے لحاظاتِ انسانی کا نام قواء ملکوتی رکھا اور  
ڈاکٹر یونگ کے کلیہ کو سالہ اسال قبل اس طرح بیان کر دیا۔

آدمی زادہ طرف محبون سست از فرشتہ سرثت وز حیوان | لہ جان  
گر کند میں این پشوکم ازیں در کند قصد آک شود بہ ازان | نہ جسم

## X - خاتمه

۱- خواب کی مختصر تشریح جو اپر کی گئی و فصل بالا III کی وفہ (۶) کے بیان  
سے متعلق ہے اگر یو یا سے مراد ہی ہے کہ بیداری میں جزو اہشیں فراموش موجاتی ہیں  
وہ بعد میں سوتے وقت کسی نہ کسی پیرایہ میں پوری ہوتی ہیں جن سے انسان کو ایک قسم  
کی آفت یا راحت محسوس ہوتی ہے تو اسی قابل کی مگر اس سے زیادہ آفت و راحت  
تصوفت کی اس منگ میں محسوس ہوتی ہے جس کی صراحت ابتداء ہی میں کرو گئی۔  
چنانچہ تصوفت کی امنگ میں یعنی کسی ایک بے ہوشی طاری ہوتی ہے۔ اس میں صوفی کی  
وہ خواہشیں کسی نہ کسی پیرایہ میں پوری ہوتی ہیں جو اس کے ول میں "میں کیا ہوں کون ہوں"  
وغیرہ سوالوں کے اطمینان بخش جوابوں سے پیدا ہو جکی تھیں اور جن کا پورا ہونا لاطا ہری ہٹ  
حوالہ کی حالت میں مکن نہ تھا۔

راہ نہ بال کسی پر عیاں ہو نہیں سکتا ہو جائے عیاں بھی تربیاں مونہیں سکتا

۲- فصل ۷ کی وفہ (۳) میں بیان کیا گیا ہے کہ تمام فلسفہ کا دار و مدار یعنی عالم  
کے جوابوں پر ہے جو نفس اُسکے ماحل اور اُس کے ماوراء سے متعلق ہیں گویا یہ صادر ہیں جن  
سے دیگر مسائل مشتق ہیں۔ غرض ان اصولی سوالات کا ایک ہی جواب ہو صوفیوں کے

وں میں) دبے رہ کر کبھی نکھلی وہ خواب میں کامیاب یا پرے ہوتے ہیں جس کو عام طور پر احتلام کہتے ہیں۔ غرض فی زماننا یورپ میں علماء کا ایک گروہ ہے جن کے صدد ڈاکٹر فرائید Dr. Freud میں جنہوں نے قبیر رویا کے بارہ میں اپنے ذاتی تجربوں کی بنابر ایک مستند کتاب لکھی ہے جو یورپ کی علمی دنیا میں دھپ پ او قابلِ لحاظ سمجھی جاتی ہے اور ان کے شاگردوں میں صریاً گروہ ڈاکٹر یونگ Dr. Jung ہیں جنہوں نے اپنے تھانیف میں اپنے تجربوں کی بنابر اپنے استاد کی چند باتوں میں اضافہ کیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے انسان کی ان خواہشات کو Anima حیوانی تصوڑ کیا ہے جیسے کہ اس نوجوان کے خواہشات تھے جو اس بازاری ہرمت کو دیکھنے سے پیدا ہوئے اور ان لحاظات کو Persona انسانی سمجھا ہے جیسے اس نوجوان کے لحاظات (مشلب بدنامی وغیرہ) نے اس کی خواہشات کو دبایا۔ یا بھلا دیا۔ (یعنی اس کے نفس کے لمبقة و قوفی سے طبقہ لا وقوفی میں پہنچا دیا) لیکن بعد میں ہوتے وقت لحاظاتِ نفسی کا دباؤ کم ہونے سے خواہشاتِ حیوانی اس نوجوان کے خواب اور احتلام کے باعث ہوئے۔ حسینہ ڈاکٹر یونگ نے نیک چلن کا معیار لحاظاتِ انسانی کا غلبہ اور بدھن کا معیار خواہشاتِ حیوانی کا غلبہ یوں قرار دیا ہے کہ:-

”جب تک اور جہاں تک لحاظاتِ انسانی خواہشاتِ حیوانی پر غالب رہتے ہیں یعنی ان کو دوبار کہتے ہیں۔ یا بھلا رکھتے ہیں۔ انسان کے کروار نیک رہتے ہیں اور جب جسمی خواہشاتِ حیوانی لحاظاتِ انسانی پر غالب آ جاتے ہیں تو افعال بد اور بتمدد ترجیح پال بھی بد موجاتی ہے“

یہی بات اہل تصور نے صد سال قبل تناسبہ جسم و جان کے نظریہ سے بلور نتیجہ اختیکر تھی۔ انہوں نے خواہشاتِ حیوانی کو فرق و فجوڑ کا باعث سمجھا اور لحاظاتِ انسانی کو زہد و تقویٰ کا موجب تصور کیا۔ اور آئیہ کریمہ (سودہ و شمس ۹۱: ۸) جاس رسالہ کی زیب

ہی اگرچہ نفس کے طبق واقعی نہیں ہیں فقط اُس کی حالت کذانی کے بیان کے واسطے اُس کے حصہ باطبیتے ہونا قیاس کر لیا جاتا ہے۔

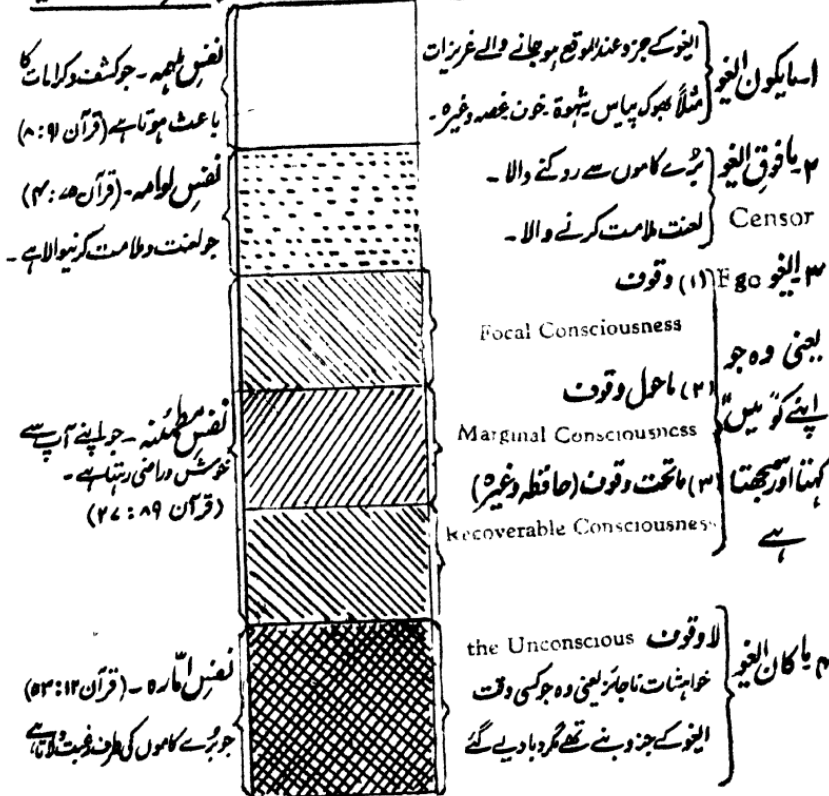
نقشہ بالا کی مزید توضیح و تاویل کی یہاں گنجائش نہیں۔ اس سے ظاہر ہو گا کہ صوفیوں کی باتوں میں اور آج کل کے سائنس کی باتوں میں کس قدر معناؤ امداد فہمیت ہے اگرچہ الفاظ میں فرق ہے۔

ستہ خدا کہ عارف کامل کیس بھفت در حیرم کہ بادہ فروشن از جاشنیہ (حافظ) طبقاتِ نفس کا سرسری ذکر اس لیے کیا گیا تاکہ ٹوکڑ فرائید اور ان کے شاگردوں کے فقط ایک نظریہ کی صراحت کی جائے۔

۴۔ ہر نفس کے (مجازاً) مختلف طبقات میں جو نفس والے آدمی کے کوئی ست، اُس کے جسم کے عرکات و سکنات سے، پائے جاتے ہیں۔ مذکور الصدر چار طبقات میں ایک اعلیٰ طبقہ ہے (جس کا نام صوفیوں کے پاس نفس امداد ہے) اور جو نقشہ کے وابستے طرف (اماکن الیغوا سے موسوم ہے)۔ یہ طبقہ ان خواہشات کا ہے جن کا حصول ناممکن پائے جانے سے طبقہ اعلیٰ۔ مافق الیغوا۔ یعنی نفسیں لوا مدد نے ان کو الیسا وبا دیا (اور وہ اس طرح دب گئے ہیں) کہ وہ دوسرے طبقاتِ نفس کے بہت نیچے چلے گئے۔ اس دباو کا نتیجہ یہ ہتوا کہ بیداری کے وقت ان کی یادِ طلاق نہیں آئی مگر خواب میں وہ اپنے آپ کو کسی نکسی شکل میں فاہر کرتے ہیں۔ مثلاً ایک نوجوان کہیں راستہ چلتے چلتے ایک خوبصورت بیزاری عورت کو دیکھتا ہے تو اُس کے دل میں۔ یعنی نفس میں۔ جو میثیں اُس عورت کی نسبت فطر تا پیدا ہوتی ہیں ان کا حصول مختلف و متعدد حالات و دشواریوں کی وجہ سے (مثلاً بد نامی یا بد نامی کے لحاظ سے) غیر ممکن پاتا ہے لہذا وہ ان خواہشات کو دبای دیتا ہے یعنی بالکل بھول جاتا ہے۔ لیکن وہ خواہشات اُس کے نفس سے بالکل محو نہیں ہوتے بلکہ نفس کے ایک طبقہ میں (جس کا نام لا وقوفی ہے

"الیغو" سے مراد "نفس انسان" یعنی وہ جو اپنے آپ کو میں کے نام سے موسوم کرتا ہے

### سائنس حسب قیاس داکٹر فارمید وغیرہ طبقات النفس (حسب عقیدہ صوفیہ)



"لطف" طبقات استعارہ ہے۔ اس سے مراد اسی قدر ہے کہ جیسا زمین کے طبقات (مشلاً پتھر، ٹلی، زمین، رقیلی زمین، موسم وغیرہ) ہیں ویسے جدا گاہ حصہ انسان کے نفس کے بھی ہوتا فرض کریں گے جاتے ہیں اسی طور سے جیسے زید کی جوانمردی بیان کرنے کے لیے کہا جاتا ہے کہ زید شیر ہے حالانکہ زید شیر سما جانے کو نہیں ہے فقط شجاعت شیر کی جیسی رکھتا ہے۔ ایسا

(ج) حقیقت کیا ہے؟ یعنی جسم و جان کے مابین کیا کوئی فضاء ہے اگر ہے تو کیا ہے؟ اس بارہ میں اور حقیقت کی تبیر و اخلاق میں اہل تصوف میں بہت کچھ اختلافات ہیں مثلاً ہوا کل کہنے والے صوفی حقیقت کو ذات کہتے ہیں اور ہو الباری کہنے والے صوفی اُس کو مظہر ذات کہتے ہیں۔ ان کے بڑے مباحث ہیں جن کا سرسری ذکر بھی یہاں صحیح طور سے نہیں ہو سکتا کیونکہ یہ الہام القاری اکشن کے محسوسات و اور اکات سمجھے جاتے ہیں جن کی تبیر و اخلاق میں اختلاف ہے۔

۴- جس طرح آئین پشین نے اپنے نظریہ تناسبہ سے بہت سے نتائج جنم و زمان تجاوز وغیرہ کی نسبت طبیعت سے متعلق اخذ کیے ہیں ویسے ہی بہت سے نتائج صوفیوں نے اخلاق و الہیات سے متعلق اخذ کیے ہیں مثلاً اچھا بُرا کیا ہے؟ نیکی بدی کس کو کہتے ہیں؟ تدبیر و لفتہ دیر کیا ہے؟ وغیرہ وغیرہ ان کا سرسری تذکرہ بھی اس رسالہ کو ایک ضخیم کتاب بنادے گا۔ یہاں صرف ایک مثال پر اتفاق کی جاتی ہے۔

۵- بعض ویدانتی و صوفی اپنے کو تبیر روایا یعنی خواب کی تبیر کے ماہر سمجھتے ہیں۔ اپنے مریدین و معتقدین کے خواب کی کیفیت وغیرہ سن کر ان کی نسبت پشین گوئی کرتے ہیں۔ مگر ان دونوں یورپ میں علی الخخصوص جنی میں چند علماء و فضلار نے خواب کی تبیر سے نفس کی باطنی حالت کی تشخیص کر کے نفس کی بیماریاں ہٹایا۔ مالیخولیا۔ خبط۔ جنون وغیرہ کا علاج کرتے ہیں۔ انہوں نے سائنس کے معافی اور صوفیوں نے قرآن شریعت کے موافق نفس کے جو طبقات stata قرار دیے ہیں اُن کا مقابلہ حسب ذیل ہو سکتا ہے:-

فرق ہے۔ اس کی بجت طول طویل ہو سکتی ہے اس کو ترک کر کے ہم فقط صوفیوں کے نظریہ تناسیہ کا ذکر کرنے میں جس کا پتہ تقابل صدر سے ملتا ہے۔ وہ ہو ہذا :-

(الف) ذرہ سے ہباؤ سورج سے تاروں تک سب میں جسم و جان توام ہیں ان دونوں میں سے ہر ایک کا کام جو صطاحاً وظیفہ کہا جاتا ہے جدا گا نہ ہے جان کا وظیفہ *Inction* یا کام جسم کی خواہت ہے۔ اس کو بخلاف چنگار کھنا ہس کر خلروں سے بچانا۔ جسم کا وظیفہ یا کام۔ جان کا آد بنتے رہنا۔ چنانچہ جسم کے افعال سے ہم کو نہ صرف جان کی موجودگی کا حسائش اور اک و علم ہوتا ہے بلکہ ان سے یہ بھی حلم ہوتا ہے کہ جان اپنے جسم سے جلبِ نعمت و درفعِ مضر کے افعال کرتی ہے۔

(ب) اہر ہر سینہ مکتب ہے عناصر سے اور ہر عنصر کا جزو لا یخیز ہی جس کو صوفی ذرہ ویدانی سرائق اور سائنس آٹھم کہتا ہے اس میں بھی دو توام جو ہر ہیں جس کو صوفی جوهر جسم اور جوہر جان کہتا رہے لیکن ان کو سائنس پروطن اور یلکڑن کہتا ہے۔ ان دونوں جوہروں میں باہمی تعلق (باہمی میانسبت) خواہ وہ مقدار کی ہو۔ خواہ وہ انجذاب یا کشش کی۔ خواہ اور سی قسم کی ہو۔ اس کا نام صوفیوں نے حقیقت رکھا ہے اور سائنس اس کو مظہر روح کہنے پر آمادہ پایا جاتا ہے۔

تعلق یا میانسبت باہمی

ذرہ = جسم →      ← جان      حیثیت

تحاذب یا کشش اُقل

آٹھم = پروطن →      ← یلکڑن      روح؟

۱۴۔ دیکھو فٹ فوٹ بیصفہ (۱) نصل III دفعہ ۵

۱۵۔ احس و ادراک و علم میں فتنیں انسیات کی بات ہے جس کی توضیح کی یہاں ضرورت نہیں:-

## (الف) اہل سائنس کی تشریح آنحضرت

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>(۱) عناصر کی تعداد = ۳ یا ۵</p> <p>(۲) عضو کا جزو لا تجزی = ذرہ یا رقی</p> <p>(۳) تشریح ذرہ یا رقی :-</p> <p>یک جوہر = جسم کے توازن بوجذبہ متعلق ہے<br/>دیگر جوہر = میکٹن میغیڈاکٹیری کے کوشش ہیں</p> <p>(۴) فضامابین پروٹون و میکٹن = باعثِ کشش<br/>یا تعلق باہمی<br/>وہ کیا؟ سر و حر</p> <p>(۵) مختلف ذرات کیوں ہیں؟<br/>کسی یا زیادتی سے<br/>لنسیت جس کو ذات کہہ سکتے ہیں<br/>اس کے اثر کی یا زیادتی سے</p> | <p>(۱) عناصر کی تعداد = ۹۲</p> <p>(۲) عضو کا جزو لا تجزی = آٹم</p> <p>(۳) تشریح آٹم :-</p> <p>کیکٹر = پروٹون میغیڈاکٹیری کے توازن<br/>دیگر جوہر = میکٹن میغیڈاکٹیری کے کوشش ہیں</p> <p>(۴) فضامابین پروٹون و میکٹن = باعثِ کشش<br/>باہمی</p> <p>(۵) مختلف آٹم کیوں ہیں؟ میکٹن کی تعداد کی<br/>کسی یا زیادتی سے</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

سم۔ (الف) اہل سائنس کے قیاسات اور (ب) اہل تصوف کے قیاسات کا مقابل محض سرسری طور پر کرنے سے پایا جاتا ہے کہ دونوں میں فی الحیثیت چندال فرق نہیں ہے البتہ صمولاحات والفاظ کا فرق ہے اور طرز یا طریقہ ثبوت میں بھی بہت لئے عالمگیر کے زمانہ میں ماپنور کے پاس قریب گوئی میں ایک صوفی سید محمود بھری رہتے تھے انہوں نے پانی مشنوی (من گن) میں ذات یعنی انش کی تعریف یوں کی ہے۔

لئے روپ ترا رقی رقی ہے پرست پرست بدھی بدھی ہے  
پرست میں اوگ نہ کم پتی میں لکسار ہے راس اور رقی میں  
نیو داد ۲۰ کم یکتا ۲۰ بہت ۲۰ کم

نابود ہو سکتے ہیں لیکن ہر جسم وہ جرم کے درمیان جو فضاء ہے اُس میں خلوٰ نہیں ہے بلکہ وہ جان سے بھری ہوتی ہے اور یہ جان نا بود نہیں ہو سکتی۔ لہذا ان دونوں ایشنس کا رجحان اس طرف ہے کہ کہیں خلوٰ نہیں اور جہاں خلوٰ سمجھا جاتا ہے وہ حصہ جان سے بھرا ہوا ہے اور جان کی معدومیت خارج اوقیانس ہے۔ اسی لحاظ سے بعض قیدانتیوں کا قول ہے کہ جو کچھ ہے وہ جان ہے جن کو ہم جسم و اجرام کہتے ہیں وہ سب جان کی نکلیں ہیں جو اکثر اوقات بدلتی رہتی ہیں۔ ایسا ہی بعض صوفیوں کا اعتقاد ہے کہ جان لایوت ہے۔ چنانچہ روزمرہ گفتگو میں ”فلان مر گیا“ کہنے کے عوض ”فلان کا انتقال ہوا“ جو کہا جاتا ہے۔ یہ علامت اُس اعتقاد کی پانی جاتی ہے کہ جان مرتی نہیں بلکہ اس کی ایک حالت سے دوسری حالت میں منتقلی ہوتی ہے۔ ۴

حقیقت ہوت کی یہ ہے ادھر خاتب اُدھر پیدا

برٹش اسوی ایشن کے اور ایک اجلاس میں اس تیاس کا اعلان ہوا کہ ہر آٹم کے پروٹ اور اُن کے ارات پھرنے والے یلکڑن کے مابین جو فضاء ہے وہ ایک گونہ جان سے بھری ہوتی ہے یا فضائیں ایک قسم کی کشش جو ہے۔ وہ روح سمجھی جاسکتی ہے۔

۵۔ ویدانتی عناصر اربیہ کے علاوہ ایک پانچواں عنصر اکاس لگتے ہیں جو جو ایک جس کا بیان اور گزرا ہے اُس کے مقابلہ ہے۔ وہ اور صوفی جو فقط چار عصر کے مقابلی ہیں دونوں ان عناصر کے ذریعوں کو اجزاء لا تیحریٰ تصور کر کے جو نظر چشم و جان کے تباہ کا تباہ کرتے ہیں وہ قریب قریب ایسا ہی تجھیک جیسا کہ آٹم کے پروٹ اور یلکڑن کا تباہ کا تباہ کرتے ہیں اور اسی میں اپنی تھیوف اور ایشنس کے قیاسات کا مقابلہ یوں کیا جاسکتا ہے۔

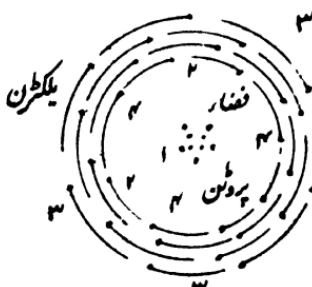
دوسرے عصر کے آخر میں اقیانوسی دو فرقہ بہت سکھا ہے۔ مثلاً سونا چاندی دنوں عصر ہیں اُن کے جزو لا یخی آخر کے پروٹن میں کوئی فرق (مشینہ بلکہ طبیعی کے اعتبار سے) نہیں ہے تا یہ بڑا چھوٹا پروٹن ہوتا ہے البتہ سونے کے آخر میں بیکھر کی تعداد چاندی کے آخر کی تعداد سے زیاد ہے۔ اس لیے سونا الگ چاندی اللہ ہے۔ آج تک یہ خال بھی ماسن و المل کا ہے (جیسا کہ صابق میں کہیا گروں کا تھا) الگرسی نہ کسی طور سے چاندی کے آخر میں بیکھر کی تعداد بڑھ کر سونے کے آخر کی تعداد کے موافق کرو جاسکتی ہے۔ تو چاندی سونا بن جاسکتی ہے۔ مگر اب تک ایسا نہ ہوا کہ

۲۔ سائنس کی ترقی کے لیے دنیا کے بڑے بڑے مستند علماء و فضلا رکی ایک ایک موسوم یہ بڑش اسوی ایش موسال سے قائم ہے جس کے سالانہ اجلاسوں میں ماسن کے لیے چھوٹ کا اعلان ہوتا رہا ہے جو بعد میں بہت سے ایجادات و اختراعات کے باعث ہوتے ہیں بسال گزشتہ اس کے ایک جلسہ میں یہ بحث تھی کہ یا ہماری دنیا کبھی نہیں فنا بود و الی ہے یا کیا۔ ایک مشہور منجم نے ہندسی طور سے ثابت کیا کہ ہماری دنیا (نظمِ می غیرہ ہے تو وسیع ہو رہی ہے چنانچہ ہر لمحہ (ہر سکنڈ) میں اس کی توسعہ (۳۲۰) میل ہو رہی ہے یعنی ہر روز دو کروڑ تریاںی لکھ میل ہماری دنیا بڑھتی ہے۔ چڑھی ہوتی جاتی ہے۔ دوسروں نے بیان کیا کہ لگرچہ ہماری دنیا نیست و نابود ہونے والی ہے مگر بھوگی اُس کے سالوں کے شہادت کے لیے ایک لکھ کم اس کے سیدھے طرف لائنے صفر لکھا ہو گا جو واترہ المعرفہ طلایہ ایک کم اس کے سیدھے طرف لائنے صفر لکھا ہو گا جو واترہ المعرفہ طلایہ Encyclopaedia Britannica (33 volumes)

بھروسے گے یعنی دنیا نابود ہونے کے لیے کروڑا کروڑا بڑا بڑا سال گزنا ہو گا ایک تیسرا گردہ نے اس کا اعلان کیا کہ لگرچہ تمام جسم و اجرام چھوٹے بڑے سب نیست

لہ نظام کا کچھ سماں پر دو خصیطیات والکٹر اگھوڑا تھ (شریعتی سر و جنی نائیدو کے والد) جاؤ برا کے D.Sc. تھے انہوں نے ناقم کو ایک دعات بتا کر کہا تھا کہ دو سو تا ہمچہ جس کو نہیں فنا ہوئے نے چاندی سے بتایا۔

محقق ہوئے ہیں۔ حال تک خیال تھا کہ ان کی تعداد زیاد ہے یا ہو سکتی ہے مگر اسی ممال  
انگلستان میں ایک ہند کے متعلم نے ثابت کر دیا کہ عناصر کی تعداد بیانوں سے زیاد ہونا ممکن  
نہیں۔ ان کے (خواص) کے باہمی (تعلق) کا ایک پیر خیز خواصی Law of Periodic Law مرتباً ہوا  
ہے جس میں ہر ایک عنصر کا نمبر یا شمارہ ہی اُس کے خواص کا اور ویگر عناصر سے تعلق کا پتہ دیتا  
ہے۔ ہر عنصر کے ایسے چھوٹے مکمل سے کو جس سے چھوٹا مکمل ہونا ممکن نہیں۔ جزو ولاتجزوی کو۔  
آخر کہتے ہیں ان دول اس آٹم کی تشریح خاص خواص آلات و نزکیوں سے جو ہوتی ہے وہ  
یہ ہے کہ ہر آٹم کی جانبے خود ایک نظام ہے جیسا کہ نظامی solar system ہے لیکن جس طرح  
 سورج کے اطراف اُس کے سیارے مشتری زبر و زحل وغیرہ چکر لگاتے پھرتے ہیں اسی طرح  
ہر آٹم میں ایک (اکہہ اور ہرایا تہرا) پروٹن ہے جو کبائے خود ایک آفتاب ہے اُس کے  
اطراف سیاروں کے مانند یہ لکڑاں چکر لگاتے پھرتے ہیں۔ پروٹن مثبتہ۔ یکسریستی  
بھلی کا جو ہر ہے اور یکسرن منفیہ۔ یکسریستی۔ بھلی کے جو ہر ہیں۔ ہر آٹم میں پروٹن اکہہ اور تہرا  
تہرا رہتا ہے لیکن اُس کے اطراف پھرنے والے یکسرن ایک سے زیاد ہو سکتے ہیں۔ ان  
کے پھرنے کے مدار بھی مختلف ہوتے ہیں۔ یعنی کچھ ہر آٹم کی قیاسی نکل الیسی ہوتی ہے۔



۱ - پروٹن

۲ - یکسرن (انہد کے)

۳ - یکسرن (باہر کے)

۴ - نبض

یکسرن کی تعداد اور ان کے مداروں کا فرق ہی ہے جس سے ایک عنصر کے آٹم میں اور  
لہ عبارت کو سیس بائیس کیوں سیسی یہاں انگریزی الفاظ یا لکڑاٹی نام پروٹن تجوہ کیوں بغیر لیں ہی کیاں؟ انہوں جسم سماں کی وجہ پر

گھنٹے و منٹ کہہ دیتا تھا گو یا گھنٹی دیکھ کر کہتا ہے۔ شاذ و نادر ایک و منٹ کی غلطی ہو جاتی تھی۔ شب میں جب گھری بندی میں رہتے وقت بھی اُس کو بیدار کر کے وقت دریافت کیا جائے تو بچوں نے پر پڑے پڑے ہمکیں بند کیے ہوتے فقط ہوا زور سے ناک میں کھینچ کر صحیح وقت (کبھی کبھی دو ایک منٹ کے فرق سے) بتا دیتا تھا جس سے ظاہر ہوتا تھا کہ اُس میں وقت پہچاننے کی غیر معمولی طاقت پیدا ہو گئی تھی۔ غرض ایسی بہت سی باتیں بیان کی جاسکتی ہیں جو بخوبی طوالت یہاں تک کی جاتی ہیں لیکن جس قدر کہ بیان ہوئی ہیں ان سے کیا یہ قیاس صحیح نہ ہو گا کہ انسان میں ایسے حواس ہیں۔ یا اُس کے مخود وہ حواس ایسی ترقی کر سکتے ہیں۔ یا اُس میں ایسے جدید حواس پیدا ہو سکتے ہیں کہ وہ جن دلک کے جسم و بیان کو (جن کو بعض ہمچاپ تھا) "روح" یا "ارواح" کہتے ہیں (دیکھ سکتے ہیں کہ میں سکتے ہیں۔ سونگھو سکتے ہیں۔ بلکہ چھوٹھی سکتے ہیں؟

۷۔ ہم نے حادثات یا حادث جسم و جان کی سبب سے فرمی ہیں حواسِ حر ترقی (ارتقا پاتے ہوئے حواس)۔ اور حواسِ جدیدہ کا ذکر و مرسری طور سے اس لیے کہ دیتا تھا کہ چلتے چلتے اشارتہ بتاویا جائے کہ اہل تصوف کی صفللاح میں الہام۔ القاری کشف وغیرہ کے درہ میں کیا معنی ہو سکتے ہیں؟ کیا ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ انسان رضیا صحت جسمانی و جانی جدوجہد سے اپنے میں ایسے حواس پیدا کر سکتا ہے یا اپنے حواس کو ایسی ترقی دے سکتا ہے کہ جن سے وہ ان حادث جسم و جان کو جو "جن" و "ملک" کہے جاتے ہیں دیکھ سکے اور ان سے باتیں کر سکے؟ مغربی صوفیا جن کو ناسٹکس Gnostics کہتے ہیں وہ وغیرہ کرتے ہیں کہ جن ملک کے سواد و سری سہیاں بھی کسی نکی طور پر ان کے فہم فادر اک سیں آسکتی ہیں۔

## IX - تنا سبھ

۱۔ حکما نے صلف کے چال یا پانچ عناصر کے عوzen اہل سائنس کے پاس بیان کے عنصر

تشریف کرتے ہیں کہ صد بینا اور اس جیسا باندھ ان تمام تجربوں سے کیا ثابت ہوتا ہے؟ پھر کل ایک حاسہ کا کام دوسرا حاسہ دینا۔ یا ایک سے زیادہ حاسوں کا کام دوسرے حاس سے لینا۔ ممکن ہے مثلاً بینائی کا کام شنوائی کرتی ہے اور شنوائی کا کام بینائی۔ ہمارے حاس میں سے ایک یاد والی ترقی کر سکتے ہیں کہ دوسرے حاس کا کام خود وہ کر سکتے ہیں۔ ارتقایہ کے نظریہ کے بیانوں میں ایک بیوت یہ بھی ہے کہ ہمارے چار حواسِ ذائقہ۔ شامہہ سامعہ و باصرہ فقط ایک حاسہ لامسہ سے ارتقا پائے ہیں لیکن چکنا۔ سونگھنا۔ سننا اور نیز و یکھنا پڑی ہے کہ چند خاص اشیاء سے جسم کا ایک خاص حصہ (عضو) چھوٹے ہانا ہے اور کچھ نہیں۔ ذائقہ میں تو کھانے کی چیز ہماری جبکہ کوچھ تو ہے یونگھنے کے لیے ہشیار کی عطریت ناک کے اندر کی جملی کوچھ تو ہے۔ سخنے کے لیے ہمارے کان کے اندر کی ایک دفت پر ہوا کی چوت لگتی ہے۔ دیکھنے کے لیے روشنی کی شعاعیں آنکھ کے اندر کی ایک طیب جملی کو چھوٹی ہیں۔ اس سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ چھوٹے کا اثر مختلف ہشیار سے جسم کے خاص اعضاء پر مدد اگانہ ہوتا ہے جس کے باعث سماعت و بصیرت کے سوا اور کوئی حاسہ بھی انسان میں پیدا نہ ملتا ہے جس سے انسان کو اور بھی ایسیستیوں کا حساس ہو سکتا ہے جیسے کہ جن ملک ہیں۔ ۹۔ دیکھنے سخنے سونگھنے چھنٹنے چھوٹنے کے سوا (تو لئے) یعنی کس چیز کا کیا وزن ہو کرنسی چیز نرم ہے کوئی سخت اس کو انسان کے جسم کے ده عصبه پالیتے ہیں جو عام طور سے گوشہت کے ہاتھ میں ہے۔ یہ حواسِ خسوس کے سوا ایک چھٹا حاس ہے جو عصبی حاسہ کہلاتا ہے اس کے علاوہ آنکھیں جو دیکھنے کی عضویں نہ صرف روشنی ورنگ کی تیزی کرتی ہیں بلکہ شکاف کرت کا ایسا زیبی۔ کان نہ صرف آغاز سخنے کا آلمہ ہے بلکہ آغاز کس طرف سے آتی ہے جس کی سخت کا بھی فریعہ ہے۔ ہماری جملہ۔ جملے میں نہ صرف چھوٹنے کا حاس ہے بلکہ گرمی برسی پانے کی بھی سکت ہے۔ راتم کو ایک انگریز دوست کے ساتھ جنگلوں میں دوایک ٹاہ دوڑہ کرنے کا اتفاق ہوا تھا اس سے جب پوچھا گیا کہ اپنے وقت کیا ہے۔ فوج اسجا تو نگہ کر ضمیح وقت

کو اس طے کی تکلیفوں سے بند کر کے اُن پر سیاہ پٹی مضبوط بندھوا کر اپنے سامنے کے ایک سیاہ تختہ پر چاک chalk سے لکھی ہوئی عبارت کو اس طرح صحیح طور سے پڑھا گویا اپنی کھلی آنکھوں سے دیکھ کر پڑھتا تھا۔ اگر کسی زبان میں جس کو وہ نہیں جانتا تھا کوئی عبارت لکھی جاتی تو اس کو اگرچہ وہ پڑھ نہیں سکتا تھا لیکن اُس عبارت کے نیچے بالکل ویسی ہی عبارت اپنے ہاتھ میں چاک لے کر لکھ دیتا تھا گویا اُنکھ سے دیکھ کر اُس نے عبارت نقل کی۔ چنانچہ اس نے چینی زبان میں لکھی ہوئی عبارت آنکھیں بند رہتے پر بھی صحیح طور سے نیچے لکھ دی۔ اس کے کیا منع ہی ہی کہ اُس کے دوسرا عوایس یا اُن میں سے کوئی دو ایک حواس اُس کو آنکھوں کی بصارت کا کام دیتے تھے۔ غالباً اُس کے کان تختہ پر لکھنے کی آواز کے لیے ماوس ہو گئے تھے کہ وہ آنکھوں سے دیکھ کر پڑھنے کے عوض فقط کان سے سُن کر پڑھتا تھا۔ اکثر گونگے بہرے شخصاں اپنی آنکھوں سے دوسروں کی باتیں لسی سمجھ لیتے ہیں گی یا انہوں نے خود اپنے کافلوں سے گونگی دہری لٹکی میں میں کیلئے جو بچپن میں اندھی بھی ہو گئی اُس کو طیلفوں کے موجود پروفیسر بیل نے ایسی تعلیم دی کہاب وہ چند قابل قدر کتب کی صفائحہ ہے اور اُس کو گلاس گلو یونیورسٹی نے اعزازی دکری دی ہے۔ یہ عورت اپنے دوستوں کے منہ کے نزدیک اپنا ہاتھے جا کر یا اُن کے حلق پر ہاتھ رکھ کر اُن کی باتیں سمجھ لیتی ہے حالانکہ وہ اُن کو نہ دیکھ سکتی ہے نہ اُن کی باتیں سُن سکتی ہے لیکن جو سن فرشخ والگری یا میں بات کرنا سیکھ گئی ہے سب کچھ لکھ دیتی ہے۔ وہی میں ایک مہر و معزز حکیم میں جن کی بصارت ایام طفی میں ہی ضائع ہو گئی انہوں نے نابینائی کی حالت میں علم ممندوالہ کی تحریل کی (حافظہ و محدث ہیں) اور طبابت ایسی سیکھی کہ ان دونوں مہندیں اُن کے جیسے طبیب بہت کم ہیں۔ وہ اپنے مریضوں کے نام اُن کی بیض پر ہاتھ رکھ کر بتادے سکتے ہیں اور حضن بیض سے ایسی

۴۔ جن و ملک کا اکثر انسانوں کو نظر نہ آنا اُن کی عدم موجودگی کی یا اُن کا کوئی جسم یا  
قابل نہ ہونے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ دنیو سارس ایک عجیب و غریب طحل کا ہمیں جائز  
ہزارہا من وزن دار پانی میں رہنے والا زین پرانڈ سے دینے والا اب کہیں بھی نہیں  
پایا جاتا ہے۔ لیکن اس وجہ سے یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ لاکھوں سال قبل روئے زمین  
پر کہیں بھی نہیں تھا۔ کیونکہ اس کا کالبد اور اس کے انڈے سے آثار قدیمہ ٹھوٹنے والوں  
کو ملے ہیں جن سے بلاشبہ ظاہر ہوتا ہے کہ دنیو سارس کی پودو باش ہماری اسی زمین پر  
قدیم القدیم زمانہ میں تھی۔ ایسا ہی جن و ملک کو ٹھوٹنے والے انسان جو اس زمانہ میں  
بھی ہیں (اگرچہ بتتا تعداد ابہت کم ہیں) اُن کو جن و ملک کے کچھ ایسے آثار ملے ہیں اور  
مل سکتے ہیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ جن و ملک موجود ہیں اور ایسے قابل رکھتے ہیں جن  
سے پایا جاتا ہے کہ اُن کی روح کا درجہ انسان کی روح یا نفس کے درجہ سے اعلیٰ وارفع ہے۔  
کثیر المتعاد انسان ہیں جن کو کسی جن یا کسی ملک کے جسم و جان کا کوئی احساس و ادراک  
ہی نہیں ہوتا۔ اس کے یہ منی نہیں ہو سکتے کہ جن و ملک اس وقت موجود نہیں اور نہ  
کسی وقت موجود تھے بلکہ یہ منی ہیں کہ بتتے انسانوں کے حواس کا ارتقا اس قدر کامل  
نہیں ہوا ہے اور نہ اُن میں ایک خاص اور اک ایسا پیدا ہوا ہے جن سے وہ اُن بہتیوں  
کی موجودگی سے دیسے ہی واقع اور باخبر ہو سکتے ہیں جیسے وہ حواسِ خمسہ و یگر جو اس سے  
ذرد سے لیکر انسان تک کی بہتیوں کے وجود سے، واقع اور باخبر ہوتے ہیں۔

۵۔ چند ماہ قبل حیدر آباد میں ایک نائلش ہوتی تھی جہاں ہمارا جگہ مرکشن پر شاد بہادر  
یہیں لسلئنہ اور دوسرے امداد و عمائدین کے سامنے ایک شخص معمر تری سال نے اپنی آنکھوں کو  
سلہ یہاں "مشیطان" کا تام سک نہیں لیا گیا کیونکہ وہ بد باطن جاندار بھی ہو سکتا ہے انسان بھی اور جن بھی۔ تمام خلق  
یہیں مشیطان موجود ہے۔

۶۔ "حس" و "اولادک" میں فرق یہ ہے کہ حسن کوئی چیز کا ہوتا ہے اور ادر اک ہر پیزے کے ایک جزو یا  
(پہلو) سے دوسرے جزو (یا پہلو) میں فرق پائے گا ہوتا ہے۔

ہے، اور نہیں ہو سکتا، اور علی ہذا القیاس روح بلا قالب کوئی ظاہر نہیں ہے۔ شخص حکمتے ہیں کہ ہم نے زید کی روح دیکھی یا ہندہ کی روح سے بات کی وہ (اگر صحیح ہوتے ہیں تو) زید یا ہندہ کا نام لے کر اعتراف کرتے ہیں کہ اس کی روح کسی نہ کسی قالب میں اُن کو محسوس ہوئی۔ ۳۔ اکثر صوفیوں کی لائے میں کوئی جسم بے جان نہیں ہے نہ کوئی جان بے جسم ہے۔

ہر جسم جاذرا ہے اور ہر جان جسم دار ہے پتھر یا لوہا۔ پودہ یا درخت۔ پرندہ یا چپایہ جیوان یا انسان۔ جن یا ملک۔ سب کے سب ذمی روح بھی ہیں اور ذمی جسم بھی۔ جان یا دروح سب میں ایک ہی قسم کی ہے فقط حالت یا درجہ کا فرق ہے جیسے گرمی ایک ہی قسم کی تمام جسمات میں ہے لیکن درجہ کا فرق رہتا ہے جس طرح گرمی کے درجہ کا اندازہ تھما میرے ہوتا ہے ولیا ہی جان یا دروح کے درجہ کا اندازہ اُس کے متعلقہ جسم سے ہوتا ہے جو ہم کو محکوم ہوتا ہے پس جان جس درجہ کی پتھر میں پائی جاتی ہے اُس سے بڑھ کر درخت میں ہے جس کا نام ہعن اقیاز کے واسطے ہم نے جیون کھا ہے۔ اُس سے بڑھ کر درجہ کی جان پرندہ جیوان میں ہے جس کو ہم نے روح سے موسوم کیا ہے۔ اُس سے بڑھے درجہ کی جان جس کو ہم نفس کہتے ہیں انسان میں ہے۔ یقیناً کہا نہیں جا سکتا کہ جن و ملک کی روح یا نفس کا درجہ انسان کی روح یا نفس کے درجہ سے بڑھ کر ہے یا کم کیونکہ لکھا انسانوں کو اس کا احساس یا ادراک نہیں ہے کہ جن یا ملک کا کوئی جسم ہے یا کیا۔ جیسا ہم پتھر درخت پرند وغیرہ کے جسم کو دیکھ کر اُس کی جان کے درجہ کا اندازہ سرسری طور سے کر لیتے ہیں ولیسا سرسری طور سے بھی اکثر بلکہ بہت سے انسانوں کو جن یا ملک کے جسم کو دیکھ کر اندازہ کرنے کا موقع نہیں ملتا ہے مگر اس کے یہ معنی نہیں ہو سکتے کہ (الف) جن و ملک موجود نہیں یا (ب) اگر موجود بھی ہیں تو وہ روح خالص ہیں جسم نہیں رکھتے ہیں یا (ج) الگ ان کا کوئی جسم ہے تو انسان کو نظر نہیں آتا اکثر صوفیوں کا ادعا ہے کہ جن و ملک موجود ہیں انسان کے جسasات دادراکات کے باہر نہیں ہیں۔ معدود سے چند انسانوں کو وہ نظر لئے ہیں اولان سودہ و زمی بھی رکھتے ہیں۔

قد ہوگا۔ پس زمان و مکان کے مانند جسم و جان بھی توام ہیں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہیں اور نہیں ہو سکتے۔ جہاں جسم ہے وہاں جان ہے۔ جہاں جان ہے وہاں جسم ہے بلکہ دونوں سمجھا جائے کہ ہر ظاہر و یا شے کے دو پہلو جیسے زمان و مکان ہیں ویسے ہی اُس کے دوسرے دو پہلو جسم و جان ہیں حتیٰ کہ بعض ویدا نیتوں کا خیال ہے کہ مکان جسم کی نشانی ہے اور زمان جان کی۔ مُنہدوں نے ایک طرف مکان و جسم کو متراود بمحکم و سرے طرف زمان و جان کو بھی متراود بمحکم ہے۔

۳۔ بھلی کیا چیز ہے معلوم نہیں جو گرم یا روشنی یا قوت کے طور پر ظاہر ہوئی ہے۔ ایسا ہی جان کیا چیز ہے معلوم نہیں لیکن اس کا ٹھوڑتین چار بلکہ متعدد مدارج یا حالتیں ہوتا ہے۔ جیشو۔ جان۔ رُوح۔ نفس وغیرہ نو ما ایک ہیں الگ چیز وحی یا حالت ہر ایک کی جداگانہ ہے۔ اور یہ فرض کر لینے کے لیے کوئی امر مانع نہیں ہے کہ جیو جان روح اور نفس میں باہمی فرق اسی قدر ہے جس قدر کہ جسم، جسم جسم بدان میں کیا جا سکتا ہے۔ بیش لا فرض کہ لیا جا سکتا ہے کہ درخت میں جیو ہے۔ کیڑے میں جان ہے۔ گھوڑے میں رُوح ہے اور آدمی میں نفس ہے (یہاں عمومی الفاظ فرضی معنوں میں استعمال کیے گئے ہیں اکیارے کے جسم و جان میں جنمائرت یا ماثلت غیرت یا یکتائی۔ پائی جا سکتی ہے۔ ولیسی ہی گھوڑے کے جلد و روح میں اور آدمی کے بدان و نفس میں ہے۔ اس مفروضہ کے اکثر صوفی اس وجہ سے قائل ہیں کہ (صوفیا ن تحقیقات) میں جس کا بیان متعاقب ہو گا کہ جان کے اقسام نہیں پائے جاتے فقط مدارج یا مختلف حالات ہیں لیکن جسم کے (مکان و زمان کے حساس کی وجہ سے) اقسام بھی ہیں اور مدارج بھی ہیں۔ یہ مفروضہ اس تاویل کے واسطے ہے کہ قالب بلا روح کوئی شئی نہیں

---

لہ الفاظ درجہ و حالت مدلول متراود ہیں۔ انسان کے جسم کی ایک حالت بناتا ہے اُس کا درجہ (۱۰۱) کہا جاتا ہے جب کہ تھرا میٹر سے ناپا جاتا ہے۔ درجہ سے راد "پیوودہ حالت" ہے۔

اہم ترجیح جو آئین شیں نے اپنے (عام تابہ) کے نظریہ سے نکالا ہے وہ صوفیوں کے نظریہ کے ایک اہم ترجیح کے موافق ہے اگرچہ ان کا نظریہ زیادہ ترجیحات و روحاںیات سے تعلق رکھتا ہے اور آئین شیں کا نظریہ بالکل طبیعت سے متعلق ہے۔ پروفیسر مو صوف نے ثابت کیا ہے کہ اگرچہ ہمارا عالم بہت ہی وسیع بلکہ لامتناہی پایا جاتا ہے لیکن درصل (الحدل) لاحد و نہیں ہے جب ہمدرد کے وسیع رقبہ پر کسی بہت اونچے مقام سے (مثلاً بہت اوپر اڑتے ہوئے ایر و پلین سے) نظرداری جاتے تو وہ محدود۔ ابھرا ہوا گول ہوتا۔ نظر آتے گا۔ ایسا ہی مکان و زمان میں جس قدر زیادہ وسعت ہوتی ہے اُسی قدر زیادہ وہ اپنے آپ پر پلٹ کرائی شکل ایک قسم کی گروہی بنایتا ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ صرف ایک عالم نہیں ہے بلکہ کوئی عالم میں کیونکہ خدا تعالیٰ (رب العالم) ہی نہیں ہے بلکہ (رب العالمین) ہے اور جس عالم کے ذرے ہم ہیں وہ ایسا ویسی ہے جس میں آنکاب سیارے اور ستارے ایک دوسرے سے اس قدر فاصلہ پر ہیں کہ ہر ستارے کی روشنی جو ہم کو نظر آتی ہے وہ اُس سے نکل کر ہماری آنکھوں تک پہنچنے کے لیے لکھوکھا ارب سال کا نہ کرنگ رجاتا ہے۔ مسافت وسعت کی پیمائش ان دونوں منجمیں شمسی سال کو چھوڑ کر سوری سال light year سے کرتے ہیں۔ ایسا بڑا عالم بھی غیر محدود نہیں ہے۔ اس کے سوا دوسرے عالم بھی موجود ہیں۔ تعالیٰ شانہ!

### VIII- حادثاتِ جسم و جان

۱۔ جس طرح زمان و مکان کا اتحاد اور بتایا گیا ہے اوسی طرح اہل تصوف جسم و جان کا اتحاد بتاتے ہیں کہ جسم کا اندازہ یا اُس کی پیمائش جان سے ہوتی ہے مثلاً اگر کسی جانور کو کوئی چوت گئے تو اس کے دردینی اُس کی جان کو صورت کس قدر پہنچا اُس کا اندازہ جسم پر جو زخم ہو اس کے طول و عرض اور گہرائی سے کیا جاتا ہے کہ زخم جب اتنا ہے تو در کس

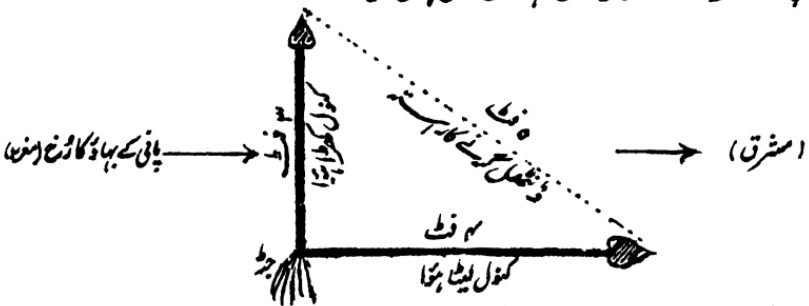
۴۔ الفرض (تناسبہ محدودہ) کا نظریہ اسی قدر ہے کہ ہم سب تمام اجسام فاجرام۔ ایتھر کی بہتی ہوئی ندی میں رہتے ہیں جس کے بہاؤ کا زور ایسا ہے کہ جب ہم لیٹ جاتے ہیں تو کچکر لابنے ہو جاتے ہیں۔ اگر کوئی لڑکا کھڑا ہے تو تین فٹ لانبا ہے تو جب وہ لیٹ جاتا ہے تو ایتھر کے بہاؤ کے نور سے کچکر چار فٹ لانبا ہو جاتا ہے۔ لیکن نو دس سو کو یاد و سروں کو اس کا کچھنا اور پڑھنا اور گھٹ جانا۔ محسوس نہیں ہوتا اور نہ ہو سکتا ہے اس لیے کہ جس تین فٹ کے گز سے ہم اس لڑکے کو ناپتے ہیں وہ خود پڑے رہتے وقت کچا جا کر لڑکے کی ناپ کے برابر چار فٹ کا گز ہو جاتا ہے۔ ہم کو ایتھر کا بہاؤ بھی محسوس نہیں ہو سکتا یہونکہ ہم میں سے ہر ایک کی پیدائش سے اب تک اس کا بہاؤ کبھی نہیں مر کا تاکہ وہ ہم کو محسوس ہو سکے آئین سین کا (عام تناسبہ) ایتھر کے مفہوم کو بھی غیر ضروری بتا لے ہے لیکن اس کے بیان کی یہاں گنجائش نہیں۔

۵۔ آئین سین کے اپنے نظریہ سے جنتائج طبیعت میں جنم وزن کی شش ثقل Gravitation یا استجاذب کے بارہ میں نکالے ہیں اُن کی صراحت کی یہاں ضرورت نہیں ہتھی کہ اس نظریہ کے تذکرہ کی بھی چند لائل ضرورت نہ ہوتی اگر اسی کے ماند صوفیوں کا نظریہ تناسبہ نہ ہوتا۔ آئین سین کے جس طور سے اپنے نظریہ کو ثابت کیا ہے اس کا ایک شتمہ یہاں اس لیے بیان کیا گیا تاکہ قیاس کیا جاسکے کہ اہل تصوف بھی کچھ اسی طرح اپنے اطیریہ کو سینہ بسینہ ارشادات سے ثابت کرتے ہوں گے۔ اگرے زمانہ کے صوفی اکثر اوقات طلاقیہ تحقیقات یا طرزِ ثبوت کا بیان ترک کر کے فقط اپنی تحقیقات کے نتیجے سے کام لیا کرتے تھے اور ان کے شاگرد اپنے مستاد کا نام لینا ہی اُن سیجر کا کافی ثبوت تصور کر لیتے تھے۔ اس لیے تصوف کے فلسفہ کی بہت سی یا توں کی صراحت یا ثبوت کا یکارڈ اخلاف کے داسطہ رہ نہ سکا۔

۶۔ قبل اس کے کہ صوفیوں کا نظریہ تناسبہ بیان کیا جاتے یہ کہنا بے موقع نہ ہو گا کذاں

(ب) دوسرا مفردہ ایکھر ہے جس طرح سمندر وال کا پانی کرہ زمین کو لپٹا ہوا ہمی طرح ہوا بھی کرہ زمین کو لپٹی ہوئی ہے۔ ہوا سطح زمین سے اور پچھات میل تک ہی ہے۔ اُس سے اوپر کیا ہے؟ خلا ہے؟ نہیں کیونکہ عالم خالص خلام ہے۔ میرے ہونہ سے آغاز جو نکتی ہے اُس کو آپ کے کام تک پہنچانے کا ذریعہ جیسی ہوتا ہے ویسی ہی سوچ اور تاروں سے روشنی جو نکلتی ہے اُس کو آپ کی آنکھ تک پہنچانے کا ذریعہ انتہا ہے جو ایک موہوم ولطیف ترین شئی ہے جو تمام حالم کے حرموم ہر جو میں ساری وظاری ہرگز کویا ایکھر کے بہتے ہوئے بھجوہ میں ہم سب ہماری ساری فنایابی ہوئی ہے۔

(ج) تیسرا ہندسی ثبوت ہے جس کا خلا صدر سرسری طور پر ایک مثال سے یوں بتایا جاسکتا ہے۔ گرمی سے سوکھی ہونی نہیں میں ایک جگہ پانی کا چشمہ بن گیا ہے۔ اُس میں ایک کنوں کا پھول سیدا کھڑا کر جس کا ڈھنڈل جو سے سرے تک تین فٹ لانا ہے۔ فرض کر لیا جائے کہ ڈھنڈل رہر کے مانند کھچا جاسکتا ہے لیکن اُس کی جزو زمین میں ایسی ضبوط گڑی ہے کہ اس کا چھوٹا نہیں جا سکتی۔ اُس نہیں دفتا طغیانی ہوئی۔ پانی فی گھنٹہ چند میل بہتہ ہوا ایک دم اس زور سے ایک کھڑے ہوئے کنوں کو سلا دیا لیکن اُس کی جگہ کو اکھیر کر بہانہ سکا۔ اقلیدس کی شکل عروی (مقالہ اول شکل ۲۷) کے موافق کوئی ہندس حساب لٹا کر اک پوچھتا ہے کا کہ پانی کے بہاؤ کے وقت تین فٹ کا کھڑا ہوا ڈھنڈل کھچ جا رفت لانا یا ہوتا تھا۔ پانی کا بہاؤ موقوف ہونے کے بعد ڈھنڈل رہر کے مانند سکا کہ پھر تین فٹ کا ہوتا یا بلکہ چھٹا کھڑا ہوتا۔ اس کی شکل ہندسی ایسی ہوئی تھی۔



لہ شس یا آفتاب کی جگہ فقط تندیج یہاں اس سے ستمان کیا گیا کہ ہر تاریخ میں خود پانی عالم کے لیے آفتاب ہے۔

زمان سے ہوتی ہے اور زمان کی پہیاںش مکان سے ہوتی ہے۔ زمان و مکان ایک دوسرے کے لازم و ملزم گویا توام ہیں ایک دوسرے سے جو انہیں ہو سکتے ان دونوں عجعنامہs duration کے دو پہلو تصور کرتے ہیں۔ پاریں یونیورسٹی کے مشہور پروفیسر برگسائ جن کی کتاب Creative Evolution نے بیویں صدی کی فلسفی دنیا میں ایک بہت پیدا کر دی تھی۔ انہوں نے اپنی تصنیف میں بعض عرصہ کو حقیقت ثابت کرنے کی کوشش کی ہے (فصل IX دفعہ ۲)

۲۔ ماہرین طبیعت کے نزدیک تمام ظواہر phenomena کے بھی دو پہلو زمان time and space اور مکان space میں۔ جن سے ظواہر کا خارج میں موجود ہونا ہم کو محسوس ہوتا ہے۔ لیکن درصل خواہ کیا ہیں ہم کو معلوم نہیں۔ پروفیسر آئین ٹین میں نے ظواہر کا نام وقایات زمان و مکان "رکھا ہے" اور انہیں سے اپنا ایک نظریہ یوں قائم کیا ہے کہ ان اتحادت زمان و مکان کی پہیاںش کیلئے فقط تین مساحات طول عرض عمق کافی نہیں بلکہ ایک چوتھا ساحہ وقت والا اُن میں شرکیں ہے اور رہنا چاہیے۔ ان کا دوسرا مشہور نظریہ متناسبہ Relativity کے قابل ہوتا اگر وہ اُس کو ہندسی mathematical اور نیز اختباری observational طور پر ثابت نہ کیے ہوتے۔ وہ نظریہ یہ ہے کہ زیدگر سیدھا کھڑا رہے تو اس کے قابل کی درازی اُس کے اس قابل کی درازی سے کم ہوتی ہے جب وہ بچھنے پر چلتا ہو (ا) اسی طرح ایک ہی لاطھی جب وہ سچے پڑھی رہے جتنی لانبی ہوتی ہے اتنی لانبی نہیں ہوتی جبکہ وہ سیدھی کھڑی رہے (!!) اس نظریہ کا نام آئین ٹین نے (محمد و متناسبہ) رکھا ہے اور نظریہ موسوم پر (عام تناسبہ) جو اگاہ ہے جن کا صرف حالہ ذیل میں بیان کیا جاتا ہے۔

۳۔ طبیعت کے (محمد و متناسبہ) کی صراحت تین لحاظ سے ہوتی ہے۔

(الف) پہلا لحاظ تو ہی کہ زمان و مکان توام ہیں ہمارے ادارک و علم میں ایک دوسرے سے جو انہیں ہو سکتے بلکہ اور اک کے لیے لازم و ملزم ہیں۔

بھاگ جانے کی کوشش کرتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ موڑ کار میں اپنے آپ کے خطرہ سے روکنے کا اختیار نہیں ہے لیکن گھوٹ سے میں ایسا اقتدار موجود ہے یہی واثقیاں حالت خدا غیر اخیری کی جانداروں میں ہیں۔ ان کو اور ایسے دوسرا چند معمولی امور مثلاً چلنے پھرنے سونے جائگئے وغیرہ وغیرہ کو پر و فیسر آئین ہیں (نظر یہ تناسیہ) کے لیے واقعات زمان و مکان سمجھتے ہیں صوفی اپنے تصوف کے اغراض کے لیے سعادت حیم و جاہ بھتے ہیں۔ الفرض ظواہر و واقعات زمان و مکان = حادثات یا عادوث جسم و جان سے مراد ہے:-

(۱) شئے مثلاً پتھر شجر بشر

(۲) حالات شئے مثلاً گرمی سردی بخار و دردسر۔ اور

(۳) باہمی تعلقات اشیاء۔

لپس روزمرہ گفتگو کی زبان میں (۱) کو ذات فرض کر لیکر (۲) اور (۳) اُس کے صفات سمجھے جاتے ہیں لیکن ذات کیا چیز ہے بیان کرنا دشوار بلکہ غیر ممکن ہے (دیکھو فصل ۲۸ دفتہ)

## VII۔ واقعات زمان و مکان

۱۔ (عرصہ) مرور زمانہ یعنی وقت کس قدر گزرا اس کی پیمائش گھٹھی سی ہوتی ہے جب ڈائل کی مدد سطح پر گھٹھی کی بڑی سوئی ایک چکر لکھتی ہے تو اس کو ایک گھنٹہ کہتے ہیں جب اُس کی جھوٹی سوئی ایک چکر ڈائل کی سطح پر لکھتی ہے تو اس چکر کو آواہ روز کہتے ہیں ڈائل کی مدد سطح دھمل مسافت یا مکان ہے۔ اس مکان میں چکر لکھنے والی سوئیاں بتاتی ہیں کہ وقت کس قدر گزرا ہے۔ زمانہ کی پیمائش time کا اندازہ۔ مکان کی پیمائش space سے ہوتی ہے۔ ایسا ہی طے مسافت distance ایک مقام یا مکان سے دوسرا مقام یا مکان تک کتنی دوری ہے۔ اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے لیکن گھنٹے میں کتنے میل طے کیجئے گئے مسافت کی پیمائش وقت سے ہوتی ہے۔ چنانچہ مسافت یا مکان کی پیمائش

ہے جو موڑ میں نہیں؟ اہل سائنس اور نیز صوفیوں کے نزدیک دونشا نیاں ہیں:-

۲۔ ایک نشانی (الف) جسم کی خالق تھے۔ دوسرا نشانی (ب) جان کی خالق تھے۔

الف۔ موڑ کار کا کوئی کل پر زہ طوط جائے یا گھس جائے تو موڑ کار خود سخود اس کی مرمت نہیں کر سکتی۔ شوفر یا میکانک ہی اُس کو درست کر سکتا ہے لیکن اگر گھوڑے کو کوئی چوت لگے یا اُس کی کوئی ٹہنی طوط جائے تو اُس کے جسم میں کوئی ایسی شے ہے جو ایک قسم کا العاب خون سے بکال کر زخم کو مندل اور ٹہنی کو جوڑ دیتی ہے جو موڑ کا میکانک نہ طوط ہوئے اسکے کو نکال کر دوسرا اسکے ڈالتا ہے لیکن گھوڑے کا طبیب طوط ہوئی ہوئی ہوئی کو نکال کر دوسرا ٹہنی نہیں ڈال سکتا افقط اُس کو جوڑ کر گھوڑے کی طبیعت (یعنی جان) پر بخوبی کرتا ہے کہ وہ جوڑ جاتے گی۔ چند ماں قبل لندن کے ایک مشہور و معروف ڈاکٹر نے اپنے کچھ میں کہا تھا کہ کوئی حکیم جان جان نہیں وہاں اپنی دوا یا علاج سے جان نہیں ڈال سکتا افقط یہی کرتا ہے کہ جہاں جان ہو اُس کی پیٹھی اپنی دوستے ٹھوک ٹھاک کر۔ دو اسکے ذریعہ اُس کو شاباشی دے کر۔ یا اپنے علاج سے اُس کی لجاجت کر کے۔ اُس کو اپنی آپ جلد خالق تک ریلنے یا شفاذلدو سے ریلنے کے کام پر لکھا دیتا ہے۔ غرض گھوڑے میں جان ہونے کی ایک نشانی یہ ہے کہ وہ گھوڑے کا جسم آپ ہی آپ اچھا رکھتی ہے۔ اپنا زخم خود آپ چنگا کر لیتی ہے۔ طوط ہوئے عضو کو خود آپ درست کرتی ہے۔ اگرچہ اس میں حکیم کے علاج کی مدد ہوتی ہے۔ لیکن اگر خود طبیعت میں مدد لینے کا رجحان یا مادہ نہ ہو تو علاج کا گز نہیں ہوتا۔

ب۔ علی ہذا القیاس دوسرا نشانی حیات کی یہ ہے کہ موڑ کار کے رہستی میں اگر رذٹا کوئی گھر ہوا سامنے آجائے تو تاؤ قتیکہ شوفر اُس کو بریک ڈال کر نہ رو کے موڑ کار خود سخود نہیں مل سکتی۔ بخلاف اس کے اگر گھوڑے کے سامنے اچانک کوئی غار آجائے تو وہ خود سخود جھمچک کر رک جاتا ہے۔ سوار جس کو غار نظر نہ آتا ہم وہ اُس کو اگر بڑھانا چاہے تو بھی گھوڑا لوٹ کر

## VI۔ جان و بیجان

ا۔ پروفیسر سر جگدیش بوس پکے دیدانتی تھے جن کا مشہور و معروف نظریہ ملیبوٹ (دارالبحیرہ) دیدانتی اصول پر قائم ہے۔ اُن کے اختراقات ایجادات و تصانیف نے سائنس کی دنیا میں ہند کے علم و مہز کا سکھ دوبارہ راستج کر دیا۔ اُنہوں نے صوفیار کے بعض دھوڑوں کو لطفی یا لفظی طور سے ثابت کرنے پر اکفان کر کے خود اُن کا شاہد بروز روشن کر دیا ہے۔ مثلاً انہوں نے اعلیٰ حضرت خلد اللہ طلکہ کو کلکتہ میں ایک ایسا آکہ تباہی جس سے ہم سب کو نظر آیا کہ درخت بھی مانند انسانوں کے سوتے جائیں، خوش و سخور ہوتے ہیں۔ گویا اُن میں بھی ایسی جان ہے جس کی نوعیت میں اور ہماری جان کی نوعیت میں کچھ فرق نہیں البتہ درج کا فرق تو ضرور ہے۔ سر جگدیش نے بہت سال قبل بھی اپنے ایجادی الات سے تادیا کہ پتوڑوں میں علیٰ التوم جمادات میں جن کو ہم بے جان سمجھتے رہے ایک درجہ کی جان ہے جس سے وہ خاص خاص مہیجات کے مجیب ہوتے ہیں یعنی چند خاص خارجی حرکتوں کا جواب دیتے ہیں جو حیات کی علامت ہے۔ اگرچہ تیرہ سو سال کی ترقی علم مہز کے بعد بھی سائنس "روح کیا ہے؟" بیان نہیں کر سکتا۔ اگرچہ آج بھی (قليل الرشد و فہرمن آفریز رضی) اکھے بغیر گریز نہیں لیکن روح کی موجودگی کے نشانات جو اس وقت ظاہر تھے ایک بھی نہیں اور ہمیشہ رہیں گے۔ ایسی نشانیوں میں کسی فرد کا ایک جگہ سے دوسری جگہ خود بخود منتقل ہونا۔ گویا یہاں سے وہاں تک چل کر جانا۔ اس فردوں میں روح ہے کی نشانی نہیں ہو سکتا۔ عضویت<sup>organism</sup> صاحب عضو ہونا کوئی ایسی نشانی نہیں ہے۔ موڑ کا رجھی گھوڑے کی طرح عضو یہ عضو وار ہے ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہوتی ہے لیکن موڑ کا رجاندرا نہیں کہی جاتی گھوڑا جاندرا کہا جاتا ہے۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ گھوڑے میں اور موڑ میں ماہلا اقیاز جان جو ہے اس کی نشانی گھوڑے سے میں کیا

سوالوں کا ایک ہی جواب صرف ہو ہے۔ یہ جواب دیدینا بہت سہل ہے، لیکن اس کی صحبت کا کسی فرد بشرط کو یقین دلانا کچھ سہل نہیں ہے۔ اس کے واسطے یو علی سینا امام غزالی جیسے صوفیوں کو شنکر اچاری۔ ماہوا چاری جیسے دیدانیوں کو فلسفہ کی ضرورت ہوتی۔

۵۔ اپر ہم طلاحم الفاظ ہیجہ۔ جذبہ۔ وجده کی تعریف کر دی گئی ہے اور بیان ہو چکا ہے کہ ہو محلہ اور ہوالباری کہنے والے صوفیوں کی مذکورہ پانچ مختلف باتوں کے شمول و خروج یا جمیع و تفریق سے دوسرے تمام طریقے، یعنی ذراائع سلوک فائم ہوتے ہیں گویا معدودے چند وہ توں کے آلات اور مختلف وضع کے کل پر زوال سے جھوٹا جھوٹا سواریاں (شکم) بگھی۔ موڑ۔ ایر و پلین) ہر وضع و قطع کے ذراائع۔ سیر کے واسطے بنایے گئے ہیں تمام سواریاں (طریقے) الگ چہ ایک ہی وضع یا قطع کی نہیں ہیں لیکن سب ایک ہی مکر کو شریعت اور ہرم ا پر چلنے والے اور سب ایک ہی منزلِ مقصود کو لے جانے والے ہیں۔ ۶۔

میں نور کا ہوں شیدا۔ وہ نار پر فدا ہے

منزل تو ایک ہی ہے۔ رستم جداب جداب ہے

اجد

اسی یہے یہاں ہر طریقے کے مباحثت کی صراحة کی کوئی ضرورت نہیں صرف ان کو اشارتاً بیان کر دینا کافی ہے بلکہ مسائل و مباحثت کی مرشدوں کو اس لیے ضرورت ہوتی ہے تاکہ وہ (جیسا اور ہم بیان ہوا ہے) اپنے ریدوں کے دلوں میں یقین کامل پیدا کریں جو تصوف کی امنگ کے لیے لازم ولا بُدْ ہے۔ علی المعموم کہا جاسکتا ہے کہ صوفیوں کو ایک خاص قسم کے فسفکی (جس کا نام ہم نے غسلہ فقراء رکھا ہے) ضرورت اس لیے ہوتی کہ اس سے طالب کے دل میں یقین کامل پیدا کرنے میں سہولت ہو سکے۔ [دیکھو فصل II و III کے دفات متعلقہ صوف، تصوفیت و تصوف]

اس مفہوم کے اغراض کے لیے غیر مندرجی ہے۔

۳۔ یہاں فقط اشارتاً و کتابیاً دونوں کا فرق حب ذیل بتایا جاتا ہے۔

### (الف) ہوالکل

|                                                                                              |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۱۔ <u>نظریہ</u> - "ہمہ اوست" یا "اندر ہمہ اوست"                                              |  |
| ۲۔ <u>ارتفاق</u> - خود بخود ہوتا ہے emergent                                                 |  |
| ۳۔ <u>تصوف</u> یعنی جوش کی طرف ملک peace                                                     |  |
| " جذبہ - وہ اور میں مجھے بیٹھیں (وہ دیرا میں کے ماتھیں اور میرے ساتھ وہ ہے۔ تو میں قطرو ہوں) |  |
| " وجودہ - وصل                                                                                |  |
| ۴۔ <u>حقیقت</u> - حق حق حق                                                                   |  |
| ۵۔ <u>اعقاد</u> - میں کون؟ انا الحق (عارف)                                                   |  |

۴۔ فلسفہ میں یعنی علوم و فنون کے مicol سے استقرآت میں تین صل الاصول میں جو مسائل کے طور پر یوں بیان کیے جا سکتے ہیں ہے پہلا مسئلہ Psychological روح یا نفس کیا ہے؟ دوسرا مسئلہ Cosmological ماخول النفس کچھ ہے کہ نہیں اگر ہے تو کیا ہے؟ تیسرا مسئلہ Ontological نفس و ماخول النفس کے ماسوار یا ما در نہیں کچھ ہے بھی؟ یہی مولی مسائل میں جن سے متعلق بقیہ تمام مسائل میں جن کے بیان و تاویل و ثبوت دیگرہ میں فلسفی سرگرم رہتے ہیں یا گریفویوں اور دینیتیوں کے پاس ہاتینوں

ہے جس کی نسبت چھوٹیں چڑا کچھ بھی ہم نہیں کہ سکتے لیکن اس کے وجود کا محض جسمان  
ایک طور سے کبھی نہ کبھی تصوف کی خاص حالت یا امنگ میں ہونا ممکن ہے۔ اسی لیے وہ  
انسان کا اکثر تصوف کی حالت میں رہنا پسند کرتے ہیں۔

## ۷- ذرائع سلوک

۱- صوفیوں یا ویدانتیوں کے مختلف فرقے ہیں ڈاکیسا کہنا غلط ہے کیونکہ  
(سب کو ایک سمجھنے) والوں میں تفرقہ نہیں ہو سکتا۔ ان میں کوئی ذریعہ بندی ممکن نہیں۔  
البتہ بعض صوفیوں نے اپنی اپنی سمجھکی تائید کے لیے کوئی ایک معمولی طریقہ سچ لیا ہے۔  
بعض نے غیر معمولی طریقہ اختیار کر لیا ہے۔ چند اور صوفیوں نے ایک تیسرا طریقہ ایجاد کر لیا  
ہے۔ اور پرہیز کر دیا گیا ہے کہ علم و فن میں جو فرق ہے وہی فرق تصوف و سلوک میں بھی  
اور ایک تشییع سے سمجھا یا گیا کہ شاہراہ شریعت پر سے گزر کر قرب الہی حاصل  
کرنے کے ذرائع (تیز رفتار سواریاں) ہوتے ہیں جس طرح سواریاں اقسام کی ہوتی  
ہیں اسی طریقہ سلوک کے ذرائع بھی قسم کے ہو سکتے ہیں۔ ایسے ہر فرائیہ سلوک  
کا نام صوفیوں نے طریقہ قرار دے لیا ہے۔

۲- شریعت کی شاہراہ سے جلد عبور کرنے کے دریعہ (طریقہ) کے نام سے موصوم  
ہیں سلوک کے طریقے دلیل دو ہیں اور دیگر تمام طریقے ان دونوں طریقوں کے متعدد ذرائع  
کے شمول و خروج۔ جمع و تفریق سے نکالے گئے ہیں۔ ایک اصولی طریقہ ان صوفیوں کو  
اد دویتا ویدانتیوں کا ہے جو ہوا محل کہتے ہیں اور دوسرا اصولی طریقہ ان صوفیوں  
اور دویتا ویدانتیوں کا ہے جو الباری کہتے ہیں۔ دونوں الگ پہنچ پکے موحد  
ہیں لیکن توحید کو پانے کا "طریقہ" جس کو ہم "ذریعہ" کہیں گے ہر ایک نے الگ الگ  
اختیار کیا ہے۔ ہر طریقہ یعنی ذریعہ کے متعدد مختلف مباحث طویل طویل ہیں جن کا تذکرہ

طريقہ خستبار تکریب آزمائش اور آئین تحقیقات کی توضیح و تصریح غیر ضروری سمجھتے تھے۔ غرض صوفی بلا تکلف مانتے ہیں کہ ظواہر واقعات زمان و مکان حادثات جسم و جان ہیں (۱) طبیعت کے اعتبار سے فعل و ضد فعل کا۔ (۲) حیاتیات کے اعتبار سے ولادت اور مرمت کا۔ (۳) اقتصادیات کے اعتبار سے تدبیجی ترقی اور تدریجی تنزل کا۔ دور دورة و دور وائرہ cycle ہر وقت اور ہر حگم رہا ہے، اور ہمیشہ رہتے ہیں۔ مزید بڑاں یعنی ارتقادر کے عمل کو مانندے کے علاوہ صوفی اور ویدیانتی ارتقاء میں مدارج بھی قسیم کرتے ہیں چنانچہ مولا ناروی ہو کی مشنوی کے ابیات میں ارتقادر کے مدارج بناتے گئے ہیں اور ویدیانتی وشنو کے اوتاروں کے استعارات میں بھولی سے لے کر انسان و ملائکہ تک کے مدارج ارتقاء بیان کرتے ہیں۔ بلکہ ارتقاء کا نظریہ ان حضرات کے نزدیک ہے ثباتی فائم کے کلیہ کامن ایک جنیہ یا شعبہ ہے۔

۲۔ صوفیوں اور فلیسفوں نے ظواہر کے یعنی حادثات جسم و جان کے دورہ کو ہستی تصور کیا ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ وہ کیا چیز ہے۔ وہ قوت کیا ہے جس کے دورہ دائری یا دور دورہ cycle کو ہم ہستی کہتے ہیں؟ دوسرے الفاظ میں سوال یوں کیا جا سکتا ہے کہ ”وہ کیا ہے جس کا عروج و نزول ارتقاء میں ہوتا ہے؟“ ہر ٹ اپنسر۔ سرسلی اسٹیفن جیسے فلیسوف (فلسفۃ لا اوری) Agnostics کہتے ہیں کہ وہ کیا ہے ہم نہیں جانتے اور نہ جان سکتے ہیں۔ وہ کامیں کوچھ بھی نہیں ہو سکتا حتیٰ کہ وہ ہے یا نہیں یا بھی ہم کہہ سکتے۔ چند دوسرے فلیسوف (فلسفۃ الہی) Gnostics کہتے ہیں کہ وہ ذات ہے جو ظواہر ہیں۔ واقعات بدنان و مکان ہیں۔ حادثات جسم جان میں مستتر ہے جس کا اجمالی علم یا احساس ہم کو کسی تکمیل طور سے ہوتا رہتا ہے۔ لیکن سوال منکرہ کا جواب صوفیوں اور ویدیانیوں کے پاس یہ ہے کہ وہ ذات بہت یا ذات مطلق خدا

مکان و زمان) رکھا ہے مگر صوفی اپنے فلسفہ تناسیہ میں جملہ ظواہر کو (حوادثِ جسم و جان) یا (حوادثِ روح و جسم) کہتے ہیں جن کا بیان متعاقب آئے گا۔

## ۱۷ - ارتقاء

۱۔ راقم گزشتہ تیس سال میں کسی الیسے صوفی یا ویدانتی سے نہیں طاحنہ کورہ مفہوم میں ظواہر پا (حوادثِ جسم و جان) کے ارتقاء کا قائل نہ تھا۔ لفظ ارتقاء و نیز انگریزی ا لفظی یو لیوشن evolution کے لغوی معنے "خود بخود بدلہ اور پہلیتے جانا" ہوتے ہیں۔ اس کے مصطلحی مفہوم میں ترقی و تنزل۔ عروج و نزول۔ دونوں شرکیں ہیں مثلاً بعض یکسان اجزاء یا قوتوں کے اجتماع integration سے ایک جدید شے۔ یا جدید قوت بن جانا، اور اس جدید شے۔ یا جدید قوت کے اجزاء میں افتراق differentiation پیدا ہونے پر بھی باہم اجزاء میں ایک طرف اور نیز اجزاء اور گل میں وہ سری طرف اعتدال equilibrium یا قی رہنا۔ یہ سب امور مجموعاً ارتقاء عروج و جہ کے مفہوم میں شامل ہیں اور اس جدید شے کے یا جدید قوت کے۔ اجزاء۔ یا قوتوں۔ میں پھر افتراق ہونے سے جتباں باقی نہ رہ کر یا ہمی اعتدال کا رزاوی ہو جاتا۔ یہ سب امور بھی مجموعاً ارتقاء نزول کے مفہوم میں شامل ہیں۔ لیکن نظریہ ارتقاء کے تین طریقے اجتماع و افتراق و اعتدال کی کیفیت بیان کرنا تو کہاں اس نظریہ کی تعریف بھی مختصر طور سے کرنے کی یہاں گنجائش نہیں ہے۔ فقط سرسری طور پر ارتقاء کے معنے بتا کر یہ کہہ دینا مقصود ہے کہ ویدانتی اور صوفی اس ارتقاء کے ہمیشہ قابل رہے ہیں۔ مگرچہ ان کے تھانیت و تالیفات میں ہشیار یا قوی کے ارتقاء کا کوئی ایسا ثبوت نہیں ہے جیسا کہ انیسویں صدی کے مغربی محققین نے پہلی کیا ہے معلوم ہوتا ہے کہ لگئے زانہ کے صوفی محققین اپنے اختبارات observations و آزمائشات experiments و تحقیقات investigations کا فقط شیجہ بیان کر دیتے تھے۔

اور ایک ہی حالت میں رہنے والی فائم و دائم ہے، تو ہم انسانوں کے فہم و ادراک سے خارج ہے۔ ہرستی یا چیز خواہ انسان ہو یا جیوان۔ خواہ وخت ہو یا تھر۔ ہر جگہ ہر وقت اپنی بیت و حالت اور اپنے اوصاف و تعلمات کو ہمیشہ طرح سے بدلتا رہتا ہے۔ ہم جس کو فلاں چیز کہتے ہیں وہ ایک ساعت توکیا، ایک آن میں دوسرا چیز ہو جاتی ہے۔ میں جو اس وقت ہوں متنے میں بالکل دوسرا (میں) ہو جاتا ہوں مثلاً ندی جو بہتی چلی جاتی ہے اگر دور سے دیکھی جائے تو استادہ پانی کا چشم نظر آتے گی اگر قریب جا کر دیکھی جائے تو بتا ہو پانی نظر آتے گا جو بہاؤ کی سرعت کی وجہ سے دور سے (بیت ندی کے کناروں کے) استادہ پا یا گیا۔ الگ اور بھی قریب جا کر نوب غور سے پانی پر نظر وال جائے تو اس کا قطرہ نظرہ ایک مقام سے دوسرا سے تیسرے چوتھے مقام پر جاتا ہو پا یا جائے گا۔ پانی کا ایک ایک قطرہ بھی الگ کلان میں سے دیکھا جائے تو اس کا ہر فرد ذرہ پانی مانہیت و حالت بدلتا ہو اعلوم ہو گا۔ یہی حالت اس عالم کی ہرستی یا ہرست کی ہے۔ وہ اگر جادی النظر میں ایک طور سے فائم پانی جاتی ہے لیکن درصل جلد سے جلد تر بدلتی رہتی ہے۔ کسی کو کوئی ثبات یا دعام نہیں۔ ہرستی نہ بود ہے نہ نابود ہے بلکہ بود و نابود دونوں کے مابین ہے۔ اسی کو حالت ارتقاء کہتے ہیں۔ دنیا بقول جامی ہے

بحریت نہ کامنہ نہ افراندہ امواج برآورندہ و آیندہ

عالم چ عبارت از مہیں امواج ہست نبود و ز ماں بلکہ دو آں پائندہ

۱۱۔ غرض اسی طرح ہر جگہ اور ہر وقت اپنے صفات و حالات۔ اپنے حرکات

و مکنات۔ اپنے باہمی تعلقات۔ اپنی بیت و حالت کو بدلتے ہوئے اشیا یا ہستیوں کو فلاسفہ اصطلاحاً انگریزی میں (واحد) فنا من (phenomenon) (جمع) فنا منا اور عربی میں (واحد) ظاهر (جج) ظاہرات یا ظواہر کہتے رہے، مگر حال میں پروفیسر آئین طین نے اپنے مشہور نظریہ تناسبیہ کے واسطے ان کا نام (واقعات

اگر فردوس بروئے زمین ست

زمین ست وہیں ست وہیں ست

۹۔ فقرہ بالا میں جس بحثت و فردوس کا ذکر ہے وہ محض نفس کا ایک وجہان ideal ہے جو صوفیوں کے مذہبی ذکر تابہ ہے۔ ساتھ ہی اس کے صوفیوں کو سخوبی اس کا ختم و احساس بھی رہتا ہے کہ اپنے موجودہ زمانہ میں وجود انسان کا ایک وجہان sentiments ہے، مگر ان کا خاصہ تیری ہے کہ ان کے مقاصد کے حصول کے لیے جس قدر زیادہ کوشش کی جاتی ہے اور اس کوشش میں جس قدر کا سیاست جس حد تک حاصل ہوتی رہے اُسی قدر زیادہ خوشی الفراود زیادہ بہیو دی اجھا عا، ہوتی ہے۔

۱۰۔ دیدانت یا الصوف کے فلسفہ کی کوئی توضیح تشفی بخش نہیں ہو سکتی جب تک اس کے ایک مفروضہ hypothesis کا سرسری ذکر نہ کیا جائے جو تمام دیدانتی و صوفی تحریات میں مسلسل ہے جس کا نام عام زبان میں (بے ثباتی عالم) ہے۔ وہ سادہ الفاظ میں اسی قدر ہے کہ آنے والے مسوات و اور اکات میں ہم کو کوئی ہستی و حقیقت قائم نظر نہیں آتی بلکہ ہستی اپنی صفت و حالت ظاہرہ و باطن کو ہرچھہ و ہرگز بدلتی ہوئی پائی جاتی ہے۔ کہتی ہتی کویاں کوئی ثبات نہیں اگر ثبات ہے تو صرف تبدیلی کو۔ اکثر دیدانتی اور صوفی بے ثباتی عالم کے ثبوت کی ضرورت ہی نہیں سمجھتے۔ بلا تامل مان لیتے ہیں کہ ہمارے نہیں دارا کیاں کوئی ایسی چیز نہیں آ سکتی جو ہر وقت اور ہر حلقہ بالکل یکسان اور ایک حالت میں ہو۔ زمین اپنے محور پر اس طرح ہولت سے پھرتی ہے کہ ہم کو معلوم ہی نہیں ہوتا کہ ہم بھی اس کے ساتھ رات و دن پھرتے اور سال پھر سورج کے اطراف چکر دلاتے ہیں۔ البتہ اگر کوئی زلزلہ آ جائے تو کسی قدر جس اس ہوتا ہے کہ ہماری زمین متکر ہے۔ اگر کوئی شے اس عالم میں ایک سان

لہ اصلناخ۔ قیاش۔ مفروضہ۔ نظریہ۔ بین دیساہی فرق ہے جیسا۔ (۱) ایک بات سے دوسری بات نکالتا۔ (۲) چار پانچ باتوں سے ایک بات نکالتا۔ (۳) بہت سی باتوں سے ایک حاصل بات نکالتا۔

ہو سکتی جو تصوف کے خاص تہیتیج سے تعلق رکھتی ہیں۔ کیونکہ فی الحال ہمارا مطلب خود صفت کی تفہیر و تصریح نہیں ہے بلکہ فقط تصوف کے فلسفہ کی تاویل ہے جس کی صوفیوں کو ضرورت ہوتی ہے تاکہ تصوف کی امتگ سہل طور سے پیدا ہو سکے۔ ۵

تلقین دوں اپل نظر کی اشارت است کردم اشارتے و مکر نے کنم (عاقلا) ۶۔ تصوف سے کیا فائدہ؟ کیا اس سے متبرغش کی روزمرہ خوشی کی مقدار میں کوئی اضافہ ہو سکتا ہے؟ کیا اس سے نوع انسان کی بہبودی میں جیش الجسموع زیادہ ہو سکتی ہے؟ اس قسم کے سوالات کسی صوفی سے کیے جائیں تو وہ ہنگامہ جواب دے گا کہ تم خود صوفی بن کر دیکھو، ۷۔ تصوف حال ہے قال نہیں، "تم صوفی بن جاؤ تو معلوم ہو گا۔"

تصوف کی حالت اگر بابر کسی کے نفس پر طاری ہوتی رہے تو اُس کے جذبہ میں کچھ ایسی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے کہ وہ اُسی میں رہنے کے واسطے بلا تامل اپنا من تن و عن و قفت کر دیتا ہے۔ وہ اپنے نفس ملنہ ہی کو اپنے حق میں ہزار بہشت کی ایک بہشت سمجھتے ہے۔ ۸۔ خرم دل آں کر بیجو حافظ جامے زمے الست گیرد (عاقلا)

وہ اپنے کو ہر شخص و ہر شے میں دیکھتا ہے گویا شفاض خود آپ ہے، یا وہ شے یا اُس کی صفت خود آپ میں ہے۔ اس کے نزدیک کوئی غیریت نہ ہوگی۔ ہر میں کہنے والے کو وہ خود آپ ہے سمجھیگا۔ ہر پیز کے حسن و مع کو خود آپ میں پائے گا۔ دوسروں کے اغراض اپنے اغراض تصور کرے گا۔ جب کسی فرقہ یا گروہ کے افراد میں سے اس طرح غیریت ٹھوڑ جائے اور ہر ایک اپنے اغراض کو دوسروں کے اغراض کے مقابلہ تو کیا یکسان بلکہ ایک ہونا تصور کرے گا۔ تو اُس گروہ میں صلح و امن کی ایسی لہر پیدا ہو جائے گی کہ جس کے دیکھنے والے یہی کہیں گے۔ ۹۔

سلہ احمد:۔ ساری دنیا سے ہاتھ دھو کر دیکھو  
جو کچھ بھی رہا سہل ہے کھو کر دیکھو  
کیا وطن کوئی کوئی میں کیا لذت شے

۔ جیسا کہ اور بیان ہو چکا ہے ہر امر کی کامل تعریف یا تفہیم کے لیے اُس کے متعلق چہ چون ۔ چرا۔ کی صراحةً کرنی لازم ہے، لیکن دنیا میں بعض ایسے امور ہیں جن کی ثابت الگ چہ چہ اور چون کے جوابات دیے جاسکتے ہیں۔ اگرچوں کی ماہیت و کیفیت بیان کی جاسکتی ہے۔ لیکن ان کی وجہ پر؟ بیان نہیں کی جاسکتی۔ انہیں امور میں ایک تھوڑتھی سے بھی نہیں نظر الہام والقار کشف و کرامات ہی سے اس کی تفسیر ہو سکتی ہے۔ مگر یہ ہمارے امکان سے خارج ہے۔ اگر آپ کسی اہل سائنس سے پوچھیں کہ پانی کیا چیز ہے؟ اور کس طرح بتاتے ہے؟ وہ پانی کے گلاس کی طرف اشارہ کر کے بتائے گا کہ وہ پانی ہے اور کہنے گا کہ ہیڈروجن اور آسٹریجن کی مقدار مقرر کو بر قوت سے ترکیب دینے سے بتاتے ہے۔ لیکن آپ اگر اس سے یہ بھی پوچھیں کہ کیوں ان عنصروں کی اُس مقدار کی ترکیب سے فقط پانی بتاتے ہے بتراب یا کوئی اور چیز نہیں بنتی، تو وہ آپ کو بغور دیکھ کر خاموش ہو جائے گا۔ ایسا ہی اگر آپ کسی پنڈت یا شیخ سے پوچھیں کہ وہ کیوں ویدانتی یا صوفی ہے کوئی چور یا بدمعاش کیوں نہ ہوا؟ تو وہ بھی آپ کو ایسا ہی نیچے اور دیکھ کر خاموش ہو جائے گا۔ اُس کے اس دیکھنے اور چپ ہو جانے کے یہ معنی نہیں ہیں کہ وہ سائل کو دیوانہ سمجھتا ہے یا اُس کو آپ کے بے جا سوال پر غصہ آیا۔ نہیں بلکہ صوفی یہی سمجھے گا کہ آپ خدا ہے اُس الہام القایا کشف سے محروم ہیں جو اُس نے بڑی دیاضت لیعنی نفسی جدوجہد کے بعد پانی، یا جگشیخ کی ہربانی سے اُس کو حاصل ہوئی۔ چنانچہ اکثر مغربی مرکش وغیرہ کے صوفیوں کا مقولہ ہے:- مَنْ لَا شَيْخَ لَهُ فَشَيْخُهُ الشَّيْطَانُ جس کا کوئی مرشد نہیں اُس کا شد شیطان ہے۔ لیکن یہاں الہام۔ القار۔ کشف وغیرہ کی ماہیت یا کیفیت کی بحث نہیں

---

لطف آتمد:-      کیوں گرم ہے آفتاب معلوم نہیں      کیوں ہے یا الغلب معلوم نہیں  
جی ببر کے سوال کر لو جتنے چاہو      سب کا ہے یہی بواب معلوم نہیں

طرف منسوب کر لیتا ہے، انوب سوچ کر۔

(الف) میں کیا اور کون ہوں؟ چہ؟

(ب) میں کیوں یہاں آیا ہوں؟ چوں؟

(ج) میں کس لیے یہاں ہوں؟ چرا؟

اگر ان تینوں سوالوں کے جوابات اُس کی تشقی و تسلی کے موافق اُس کو مل جائیں اور اُس کو اپر یقین ہو جائے تو وہ صوفی یا دیدانتی ہو جاتا ہے۔ اُس وقت اُس کے نفس میں جو خاص ہمیجیان یا تہجیج پیدا ہوتا ہے وہی اُس کے غور نہ تیجہ یا حصل یعنی تصور ہے۔ اس تصوف کا اثر جو اُس کے الطوار و احوال و اخال پر پڑے گا وہی اُس کا سلوك ہو گا۔ اگرچہ شخص کی تصوفیں ایک ہی وضع کی ہوتی ہے، لیکن کہاں نہیں جاسکتا کہ اس تصوفیں کا لازمی تیجہ ایکسر ہی ہو گا کیونکہ ہر ایک بدب کے مشتبہ متعدد و مختلف ہوتے ہیں۔ جیسے سورج کی گرمی سے موسم پھیل جاتا ہے کچھ سخت ہو جاتی ہے پانی بخار بن کر اٹ جاتا ہے۔ اسی طرح شخص کی طبیعت یا خصلت جداگانہ ہونے سے ہر طبیعت کے آدمی کا تصوف نوعیت اور مقدار کے لحاظ سے جدلاً گانہ ہوتا ہے۔ جس علم سے جو عمل ہو رہی qualitatively and quantitatively آئے۔ جس تصوف کا اثر جو سلوك ہے وہی اُس کی نیکی یا بدی کا پیمانہ ہے۔ کسی صوفی کا سلوك غیرظ و غضب برپا کرنے والا جلالی ہوتا ہے اور کسی کا سلوك امن فلامان پیدا کرنے والا جمالی۔ لیکن علی العوم دیدانتی گرو اور صوفی شیوخ لپنتے مریدوں میں ایسا تصوف اور ایسا سلوك پیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں جس سے یہی عالم جس کو ہم دنیا کوٹھے ہیں مرید کے حق میں بہشت ہو جاتا ہے، اور وہ مرید اپنے ماkul کو فردوس بنانے کی کوشش بلینگ کرتا ہے۔ [یاد رہے ہمارا دوئے سخن معمولی گندم ناجفوش صوفیوں اور دیدانیوں کی طرف نہیں بلکہ ان محترم اور کمیاب ہستیوں کی طرف ہے جو درصل صوفی ہیں اور صوفیوں کے مرشد اور گروہوں تھیں۔]

۵۔ نفس کی امنگ کی ہر حالت جس کو انگریزی میں attitude کہتے ہیں اس کے کہتے ہیں تین پہلو functions - قیم و فلیٹ - لازماً ہوتے ہیں۔ ایک وجلہ knowing cognition و دوسرے جذبہ conation emotion striving یہ تینوں پہلو سارا منگ میں ہے لازم ہے۔ لیکن ایک ہی وضن پر یا یکسان رہنمایا شرط نہیں۔ کیونکہ انسانی طبائع مختلف ہے۔ ہر ایک کی طبیعت کے مطابق اس کی صوفیانہ امنگ ہو گئی کسی کے تصوف میں جذبہ اس قدر زیادہ ہوتا ہے کہ وجدہ و تہیج کو دبا کھاتا ہے اور کسی کے تصوف میں تہیج - بیجان - اس شدت سے ہوتا ہے کہ اس کے مقابلہ نہ بتا وجدہ و جذبہقلیل ہوتا ہے۔ ہم فی الوقت فانقل صوفیوں کے جذبہ الہیہ سے اور مجذوب صوفیوں کے جذبہ قدسیہ سے قطع لفڑ کر کے فقط سالاک صوفیوں کے تہیج محترمہ کو پیش نظر کھتے ہیں۔

۶۔ غرض تصوف نفس انسان کی ایک امنگ و تہیج کی حالت کا نام ہے جو تصوف کا نتیجہ یا حاصل ہے۔ اور تصوف کی وہی ہے کہ کوئی شخص individual چوپنے آپ کو فقط میں سے موسم کر لیتا ہے، اور دیگر اشخاص و اشیا کو میرے کہہ کر اپنی

(۱) چوکر صوف کا تعلق نفس سے ہے اس لیے یہاں کی تقدیم صحیح کی ضرورت ہے کہ نفس کس کو کہتے ہیں؟ انسان جس کم (میر) کہتا ہے اوس کو (تو) اور (وہ) سے الگ سمجھتا ہے اسکے مطابقاً ایغور کتے ہیں جس کو ہر شخص عام زبان میں "یورپ" (Europe) کہتا ہے اور "میروپ" (Miroop) کہتا ہے۔

(۲) کسی چیز کو کہلائا کوئی خدا اپنے لیے کسی نہ کسی ترکیب پیدا کرنے کی (سی) میرے ایغور کا خاص ہے جس کو مطابقاً ہمیجہ کہتے ہیں۔

(۳) کیا چیز کی حساس سے (یعنی) مل سکتی ہے اس کا جانتا اور پہچانا مثلاً سیب کیا ہے اور کیوں مل سکتا ہے اس کا عالم میرے ایغور کا لامارہ ہے جس کو مطابقاً وجدہ کہتے ہیں۔

(۴) کسی چیز کا جذبہ ہے وہ میرے ایغور کی وقت ہے جس کو مطابقاً بھی جذبہ کہتے ہیں۔ اس پرستی علم - جذبہ یا مصلحتاً ہیجہ جذبہ - جذبہ ایغور کے تین پہلو میں جو ہری خدا ہش یا شفت میں جمع رہتے ہیں۔

لئے تین پہلو "ممونو افظا" ہے مصلحتاً ایغور افظاً وظیفہ ہے اسی مصلحت میں جو حافظہ حرفے نے بیان فرمایا ہے ۵ حافظہ (وظیفہ) تو دعا (فتنہ) مت و بس دریند ایسی بیاش کو رشنید یا استنبیتہ اسی کو ہم شخص نہیں کہہ سکتے کیونکہ ہم کو مسلم نہیں کیا وہ اپنے کو "میں" کہتا ہے یا کیا۔

جبات میں خط کشیدہ الفاظ وہی ہیں (یعنی خاص حالت نتیجہ یقین کامل۔ روایا کیف

الہام وغیرہ) جن میں تصوف کا گھر پوشیدہ ہے اور جن کے معنے گرو یا مرشد اپنے مردہ کو سینہ بسینہ اُس کی فہم کے مطابق بتاتا یا سمجھاتا ہے۔

۳۔ کسی شے کی مکمل تعریف یا کسی امر کی کافی تفہیم کے لئے تین سوال چہا؟  
 چون؟ چرا؟ کے تشفی بخش جوابات دینا ضرور ہے۔ اگر ان تین سوالوں میں سے کسی ایک کا بھی جواب ادا نہ ہو سکے تو انسان اُس کو جانتے اور پہچانتے سے قادر ہتا ہے۔ چنانچہ صاحبِ علم اذنے انسان سے خدا کی تعریف کے مکن نہ ہونے کو یہ بیان فرمایا ہے۔

منزہ ذات اور چہ؟ چرا؟ چون؟

تعالیٰ شانہ عَسْمَانِ یعقوبی

اگر تصوف کی نسبت تین سوالات مذکورہ کے جوابات تشفی بخش نہ ہوں اور خط کشیدہ گرو یا الفاظ جن کے معنی ارشاد اساضے گرو یا مرشد کامل ہی بتاسکتے ہیں وہ اس مضمون میں اچھی طرح بیان نہ ہو سکیں تو اُس کو تصوف کا کوئی نقش سرگزد نہ سمجھا جائے بلکہ سیمجھنا چاہیئے کہ مضمون نگار اس کو اچھی طرح نہ سمجھا۔ تصوف کی جواباتیں بیان کی جاتی ہیں وہ صوفیوں یا ویدانتیوں کے متفق علیہ نہیں ہیں لہذا ان کی نسبت خلاف آراء بھی ممکن ہے۔

۴۔ عربی لفظ "تصوف" کی صل صوف ہے جس کے معنی یوتانیوں کے تزویب عقل کے ہوتے ہیں۔ اس کا مغرب باب تفصیل میں تصویب بن گیا جس کے لئے معنے عقل اڑانے کے ہوتے ہیں مگر مطلابی معنے "ذات اور صفات پر غور و خوض" کے لیے جاتے ہیں۔ اس تصویب یعنی غور و خوض کا سیجہ باب تفعیل میں تصویف قرار پایا جس کی تعبیر اور پڑھنگ "یا تمہاجان کی حالت" سے کی گئی ہے۔

ویدانست یا تصوف کیا چیز ہے اس کا مخصوص بیان کیا جاتے تاکہ اس کے متعلقہ مسائل فلسفہ سمجھنے میں ہلت پڑے۔

بیاد حال اہل دریشنو بلطف انک و منی بسیار (حافظ)

۲۔ اختصار کی خرض سے تصوف نیل چار باتیں اول سوال وجواب کی شکل میں لکھ کر مجہیں پڑھائیں کی منصر تفصیل کی جاتی ہے۔

(۱) چہ؟ تصوف کس کو کہتے ہیں؟

پڑگیا انک یعنی علی نقطہ نظر سے اس کو نفسِ انسان کی ایک خاص امنگ یا سیجان کی خاص حالت کہیں گے چنانچہ صوفی کہتے ہیں تصوف "حال" ہے قال "نہیں"۔

(۲) چوں؟ وہ خاص حالت کس طرح پیدا ہوتی ہے؟

جب انسان اپنی ذات اور اپنے مختلف و متعدد تعلقات پر خوب دیکھ کر کے بطورِ خود یا کسی مرشد کی امداد سے کتنی سی جو پہنچتا ہے اور اس تجھے پر اس کو یقین کامل ہو جاتا ہے تو اس کے نفس میں وہ امنگ یا سیجان پیدا ہوتا ہے جس کو تصوف یا ویدانست کہتے ہیں۔

(۳) چرا؟ ایسی امنگ کیوں پیدا ہوتی ہے؟ اس کا باعث کیا چیز ہوتی ہے؟

روباں الامام۔ القات۔ کشف وغیرہ اس امنگ کے باعث ہوتے ہیں۔

(۴) مقادیر تصوف سے کیا فائدہ ہے؟

تصوف سرفوشی کو اہل بہشت سے بناسکتا ہے۔

آسمت کسی معامل کی تخصیص کر جو نہیں جنت وہی جگہ ہے جہاں جو ہمل گیا (آسمت)

اگر تصوف عامم ہو جائے تو جنس انسان کے یہ روزے زیں فردوس میں ہو جائے

۷۔ بنگوں نے یہ کہا ہے کہ تصوف ماسما سے دردار حق سے ہمل ہونے کی تسلیم دیتا ہے۔ (جاہوجہ شاد) انسان کی تصوف کے ذریعہ اپنی حقیقت کے عقان و گیان سے اس برتر ذات کا عارف ہو جاتا ہے جس کو رب ایم حق کہتے ہیں (خواجہ حسن نظامی دہلوی)

۸۔ اگر تصوف عامم ہو جائے تو پھر خداوت بنتے اور ہر زر سے میں جلوہ یار رکھے۔ (جاہوجہ شاد) یعنی خاتمت کاشاہی تھیات ہی کے ذریعہ روح اور اس کے جسم اس ادکل کو موٹا نہ کرے اور اس رثاہ کی لذت فردوس کی ہر طریقی سے بڑی لذت سے بھی اعلیٰ ہوتی ہے (خواجہ حسن نظامی دہلوی)

اور راستہ درصل سچتہ شاہراہ نشریعت ہے، اور بازو کے پیدل راستے اور اُس میں آگر  
ملنے والے گلی کوچے انسان کی نیتیں اور اعمال ہیں جن کو درست رکھنے کے واسطے فقہ  
ہے۔ ادھیں خوشناہ شہر سے شاہراہ و شریعت نکلتی ہے وہ تصریح ہے بمندر کا کنارہ چال  
مسافر پہنچ سکتے ہیں وہ قربِ الہی ہے۔ اس سڑک سے پیدل افغان و خیز اس جو گزرتے ہیں وہ  
مسئول انسان ہیں علماء و فضلا کسی قدر آرام سے گھوڑے بگھیوں پر سوراخ چل جاتے ہیں لیکن  
اہل سلوک سبک سیر موڑوں پر جلد تر مقام مقصود پڑھنچ جاتے ہیں۔ رشی اور اولیاء بر ق رفقاء  
ایروپیں پر مندوں میں کہیں سے کہیں پہنچ جاتے ہیں۔ اس سادہ شبیہ سے ظاہر ہوتا ہے  
کہ تصوف و سلوک مذہب و شریعت سے الگ یا باہر نہیں ہے بلکہ اس شانراہ کا مبدل روتیہ  
یعنی تصوف ہے کرم یا سلوک سے قربِ الہی کے سمندر کے کنارہ تک رسائی ممکن ہے کوئی  
ویدانتی اپنے دھرم کو ترک نہیں کر سکتا کوئی صوفی اپنے مذہب و شریعت سے الگ ہو سکتا ہے۔

۲۔ صلطانِ اعلم Science و فن یا هنر Art میں اسی قدر فرق ہے جس تدریک  
سموی طور سے کسی چیز کو جانتے اور پہچانتے ہیں اور اُس چیز کے متعلق کوئی کام کرنے میں  
ہے مثلاً پانی کے اجزاء کیا ہیں ہر ایک جزو اُس کا کس مقدار میں ہے یا پانی کا اعلیٰ ہو گا اجزاء  
لیکر ان کو بر قی قوت سے تنگیب دے کر پانی بنانا فتن ہو گا۔ علم و فن کی اس تعریف کے معنی  
تصوف کوئی کا علم ہے اور سلوک اُس کا فن ہے جو اپنے علم تصوف کے موافق کوئی کام کر کے  
اُس سے فائدہ اٹھاتا ہے فنونِ طبیعہ میں ہر ہر یعنی فن سلوک ہے۔

### III۔ ویدانت و تصوف

۱۔ اس قدر تمہید و توضیح کی ضرورت ویدانت و تصوف کی کیفیت بیان کرنے کی سطہ  
و افقِ ہوتی تاکر تھسب دوڑھو اور غلط فہمی نہ ہونے پائے تصوف کے متعلقہ فلسفہ کے چند اہم  
مسائل کی وضاحت و تفہیم کے لیے یہ رسالہ جو لکھا جاتا ہے اُس کے واسطے یہی لازم ہے کہ

پوشنش کا نشا مخصوص صہل موضوع کی توضیح دلکش تریخ ہے کوئی عمارت آرائی نہیں اور زندگی کے قول فعل پر کوئی اعتراض یا لکھتے چنی۔ اکثر ویدیاتی اوصوفیوں نے ذکورہ ہوالوں کے جواب اشعار بن ادا کیے ہیں اور ذریں میں انگر کچھ بیان بھی کیتے ہیں تو اس میں ایسے صفت حالات و سنت عمارت سے گئے ہیں جن کے صحیح معنے سمجھنے میں بندیوں کو تو کیا مندرجہ یوں کوئی شکل پیش کرتی ہے زمرہ سالبہ میں بعض پنڈت اور اکثر ملا دیدانیوں اوصوفیوں کے ایسے مخالف تھے کہ اُن کی فراہمی بات پر اُن کو کافر محدث مدقائق دے کر۔ یا سیاسی اعراض کے لیے اُن کا وجود خوفناک لٹاہ کر کر کے۔ اُن کی جان لینے کے درپر ہو جاتے تھے۔ اہم تفصیلی حلات سے بچنے کے لیے سائل اہمیات کی تفہیم دیدانتی اوصوفی سمعیہ شبیہہ اپنے مریدوں کو زبانی ارشادات سے کرتے درپنی تحریریات میں فقط اشارات و کنایات سے کام لیتے رہے۔ اسی وجہ سے تصوف کا شیورع زیادہ نہ ہو سکا اور عامۃ الناس اُس سے غاطر خواہ بہرہ یا بہ نہ ہو سکے۔ انہیں وجود کے باعث اس روشن زمانہ میں بھی تصوف تھسب کا شکار ہوتا رہا۔ تصوف کی باتیں صفت حالات اور سنت عمارت ترک کرنے سهل طور سے بیان کرنا ازالیں دشوار ہے کیونکہ غلط فہمی کفر والحا کا نتویٰ دے دیتی ہے۔ ویدانت یا تصوف درصیل کسی نزدیک کا مخالف نہیں ہے بلکہ ہر نزدیک کا مدد و معاون ہے۔

۳۔ اگرچہ شبیہہا تصور کیا جائے کہ ایش تھا لے کے پاس پہنچانے والا مدد ہب جائے ذہاب۔ ایک ایسا نہستہ ہے جو مسافر دل کو کسی خوش خا شہر سے ایک بڑے سمندر کے کنارے پہنچاتا ہے۔ اس نہستہ یا نزدیک کے حائلات، شرک و کفر و مکروہ بات کے غار پر اپنی نالے جو ہوتے ہیں اُن میں سے ہو کر یا اُن پر سے عبور کرنے والے سر زگب اور پل عقلاء میں لہ کیا خوب شاد دام مجده رکھتے ہیں۔

صلح کی پالیسی اے شاد ہے سبے اچھی جس کے دل میں چہ تعب کبھی اچھا نہ رہا (شاد) رام چند رجی کے گلزار وہشت جی لوگ وہشت لکھتے ہیں سیسمون چھ سو قدم دشکشم (سب کو ایک نظر سے دیکھنا بے طلاق کہے) اور کمہدا آندو راحت کامل ہی لوگ و تقدیر کا صل تسلیج ہے۔ (خواجہ ناظمی دہلوی)

اس اجھل کی تفصیل کے قبل یہ کہہ دینا مناسب ہے کہ تصوف نفس کو وہ بہم و تردود سے پاک کر کے قلعے کو تشفی  
بخشتا ہے اور اخلاق کی درستی کا باعث ہوتا ہے۔ ترکیع نفس اسی کے معنی ہیں قدر افغان مژذوب ہے۔ اگر اس  
سے ایسے خفاوی کی امید نہ ہوتی تو تصوف نقیروں کا ذکر حکوم سمجھا جا کر تک ملیا ہیٹھ ہو جاتا۔

## ۱۱ - لوضیح

۱۔ ابتداء ہی میں کھد و گیا ہے کہ سرہت و میرب میں تصوف ہے مسلمان جن کو تصوف  
کہتے ہیں ہملا مکروہ ویا انت اور صیانت اُس کو مسٹی پیزرم کہتے ہیں۔ جہاں تک غور کیا گیا ویدانست  
اور تصوف کے چھوٹے میں کوئی فرق نظر نہ آیا۔ حقیقت کے بعض ویدانتوں کا اور ہمارے کہ نو شیر و ان و  
بزر جمہر کے زمانہ میں ویدانست ہند سے فارس گیا اور ایران سے شکل تصوف پھرپت تین  
والپس آیا۔ واقعہ جو کچھ ہوا، اُدھار ہی بتاتا ہے کہ بعض قابیل احتلام ویدانستی صوفیا نے کلام کو اپنے  
ہم خیال اور ہم مشرب سمجھتے رہے۔ بلکہ تاریخ سے ثابت ہے کہ اکبر بادشاہ کے عہدا و بعد کے  
زافوں میں بھی ویدانستی صوفی ایک دوسرے کے مرشد و مرید رہے۔ بہ حال اسی مضمون کے غرض  
کے لیے فرض کر دیا جاتا ہے کہ ویدانست و تصوف مترادف ہیں۔ نظر اجن کو نہو دیوگی یا ہمگت  
کہتے ہیں اُن کو مسلمان عادف یا سالاک کہیں گے۔ یوگی یا ہمارت بھگت یا سالاک و شخص  
ہے جس نے اپنے آپ کو پالیا اور جس کا نقش ملئن ہو گیا یا (دوسرے الفاظ میں) جن کو نفس  
ملھمندہ حاصل ہو گیا۔

۲۔ انسان اپنے آپ کو کیسے پالیتا ہے اور اُس کا نفس اپنے آپ سے کہ طبق ملئن  
ہوتا ہے۔ یہی و دخوار سوال یہیں جن پر اس رسالیں دوشنی ڈالنے کی کوشش کی جاتے گی۔ اس

لئے یوپ کے ایک مشورہ شاہی فہم گپٹ Kepler جنہوں نے سیاروں کے حرکات کے تین قوانین تحریر کیے ہیں جن  
پر اپنا تکمیلہ کا عمل ہے ان کی بھی ملکی تین خواہش ہی جلب بھی ہموفی کی ملکی تین خواہش ہے کہ توہ لپڑیں میں اُس  
العد کا پاسے جس کو وہ ہوقت ہرگز خارج میں پایا ہے۔ یعنی دوسرے الفاظ میں (لپڑیں آپ کو پالے) اس بات کو دیہی  
بھروسختا ہے جس کو اُس سکرمشد نے (پانی) کیا ہے اچھی طرح سمجھا دیا ہے۔

دیے ہیں اور سچے فقرا کی دعوت و غریب گھٹاری ہے جس کی فقیری گدگاری کی متادف ہو گئی۔ ہم کو ان فقیروں سے بحث نہیں ہبھوں نے اپنی فقیری کو ذریعہ معاش بنالیا ہے۔ یہاں صرف ان فقیروں کے خیالات قیاسات و عقائد کا ذکر کیا جاتا ہے جو اپنے کو پالنے کی کوشش میں بڑی حد تک کامیاب ہوئے ہیں۔ ایسا شخص اپنے ہر لفک و ہر زمانے میں الگ چیز نایاب نہیں تھے مگر کمیاب تو ضرور ہے۔ خود ہمارے اس مادی زمانے میں بھی ہندو مسلمان دونوں قوموں میں اور نیز دوسری قوموں میں بہتلا سکھا و میسا یوں ہیں۔ قابلِ حالت ام فقرا موجود ہیں مگر وہ اپنا فقیر یا اپنی فقیری ظاہر نہیں کرتے بلکہ اس کو چخار کھنکی کر کوشش کرتے ہیں۔ ایسا فقیر جس نے اپنے آپ کو پالیا ہے جیسا کہ متعاقب ظاہر ہو گا وہ اپنے لفک کا بڑے سے بڑا امیر بھی ہو سکتا ہے اور چھوٹے سے چھوٹا انسان یا مزدور بھی ہو سکتا ہے لیس سچا فقیر کوں ہے اور کوئی نہیں پیغام کرنا سچے فقیر ہی کا کام ہے جیسے چور ہی چور کو پکڑا سکتا ہے۔ اگر اتفاق سے کوئی ایسا فقیر کی کومل جاتے اور دونوں میں اصولی خیالات و ولی خواہشات کا تابادلہ بلا تکلف ہو جاتے تو معلوم ہو گا کہ فقرا کا فلسفہ وچھپی سے خالی نہیں اور واقعی قابلِ لحاظ ہے۔ ایسا فلسفہ یعنی علم و فنون مروجہ کے چھوٹی باقوں سے سبقراۓ کسی کا کام نہیں جس کے تابع انسان کو اس کے رفتارہ امید زندگی کے مسائل اور دشواریوں کو حل کرنے میں مدد و معاون نہ ہوں۔ ہماری رائے میں فلسفہ فقرا، کا ایک پہلو ایسا بھی ہے جو زندگی کو زندگی بنا سکتا ہے۔ اسی لیے ہم نئی تعلیم یافتہ نوجوانوں کی توجہ اس قدیم فلسفہ کی طرف مائل کرتے ہیں۔ ہم اس فلسفہ کو اسی Pragmatic (عملی) نقطہ نظر سے دیکھتے ہیں جس سے پروفسر دیم جمیں فلسفہ پر نظر ڈالتے تھے۔ وہ فلسفہ کی ان تمام باتوں کو لغو سمجھتے تھے جو انسان کے عمل کے لیے فائدہ بخش نہ تھے اور اس کے عمل کو خطاب اولی سے نہ بچا سکتے تھے۔

۴۔ تصورت کوئی خاص ذہب نہیں ہے بلکہ سر زہب اسی پیغمبیر تصور کوئی فلسفہ نہیں ہے لیکن لیکن قسم کا فلسفہ اس سے تعلق ہے جس کا نام ہم نے فلسفہ فقلہ رکھا ہے

# تمہیں

وَتَقْسِيرٌ مَا سُوَّهَا فَاللَّهُمَّ ابْرُجْهَا وَتَقْوِهَا قَدْ أَفْلَمَ مَنْ زَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّهَا

- ۱۔ تصویف سے ہزار نامہ میں ہر قوم و ملت کے افراد کو کم بلشیج پسی ہی ہی ملکی طرف اکثر وہ بزرگ اور امیل رہے ہیں جو لپٹنے زبانہ کے جنگ جلال یا خانہ جنگیوں سے بیڑاں توکر کو شہنشہ نشین ہو گئے اور ان کی گوشہ نشینی کے غلط معنوں سمجھے گئے کہ انہوں نے اپنی والانت کے موافق دین یعنی را وحق اختیار کرنے کے لیے دنیا تک کردی لیکن کچھ نیز و نیاز نہیں کر سکتا ان دنیا کو چھپو کر کوئی دین یا را وحق اختیار کر سکتا ہے۔ یہ رسمتہ انسان کو اپنی زندگی میں اپنے ماحول احتیجی دنیا ہی میں ملتا ہے۔ را وحق جس کو کہتے ہیں وہ دنیا کے مساوا یا اوری نہیں ہے۔ لپس صوفیوں کی گوشہ نشینی فی الحیثیت دنیا نزک کرنے کے واسطے نہیں بلکہ اپنے خیالاتِ قدسیہ قیاساتِ الہمیہ کو درست کرنے کیوں واسطے رہی۔
- ۲۔ اس ضمیون کا نام فلسفہ فقراء یعنی سائنس و تصویف رکھا گیا ہے مگر ہماروں سے سخن اُن فقراء کی طرف نہیں ہے جن کے عادات و اطوار نے علی چھوٹ صحنہ میں افظع فقیر کے معنی بدل

۸۰ - ۶۰ - ۹۱ : سوہا لشمن

|                                                                              |                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| <p>عمرت میں ہر صاف لفڑی عشرت دیکھو</p> <p>آئندہ ہے اس بیٹے کو صورت دیکھو</p> | <p>کشت میں جال پاک وحدت دیکھو</p> <p>دنیا میں سہے عالم دین پیش نظر</p> |
|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|

دولوں کا جی مغلن الفاظ سے ملتا نہ جائے۔ جہاں تک ہو سکے غیر ضروری ہستمارات یا صطلات احت  
مستعمل ہوں اس پر بھی جہاں صطلاتی لفظ یا کوئی صطلاتی فقرہ استعمال کیے بغیر چاہرہ نہ ہو۔ وہاں  
اس کو پہلے پہل عرصہ میں لکھ کر اس کے خاص معنوں کی صراحت حتی الامکان سے لے لے گا  
میں کی جائے گی۔ امید ہے کہ اج کل کے مغربی سائنس کے ماہرین اس رسالہ کو لمحپ پائیں۔

احمد حسین امین جنگ

---



---

لہ غلط فہمی سے بچنے کی غرض سے مترادفات الفاظ و بچٹے یوں۔ جھوٹے خطوط۔ کے مابین لکھے گئے ہیں۔ صراحتی الفاظ  
یا بچٹا یہے (قوسین) میں لکھے گئے ہیں۔ اول یہے [مربع خطوط کے درمیان] جملہ سخرقة لکھے ہیں ۰

لِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## فلسفہ فقراء

یعنی

## سامنس و مقصوف

یہ رسالہ حثاً فی ریونیورسٹی کے نام سے منون کیا جاتا ہے۔ اس کو میں نے اپنے

پھول اور ان فوجان صحابکے لیے لکھا ہے جنہوں نے عصری چاہون Modern Universities میں طوم و فتوں جدیدہ کی تعلیم پائی ہے۔ اس میں یہ بتانا مقصود ہے کہ قدیم علم صوف اور اس کا فرن سلوک موجودہ زمانہ کے سامنس کے موافق ہے۔ تصوف و مسلوک دونوں ایسی یہی ایسے پارینہ و میکارا ہیں ہوتے جو آج کل کے تمند کے لیے غیر ضروری سمجھتے جا سکیں۔ زمانہ سابقہ میں تصوف کی باتیں فرضی یا وقیعی قصص اور بندگوں کے افعال و اقوال کے حوالہ سے بیان کی جاتی تھیں لیکن اس نامہ میں اُن باقی ال مقصد علم جدیدہ سے کیتے بغیر ان کی طرف توجہ مائل ہونا دشوار ہے۔ اس لیے مضمون کاظم بیان حمد و حی اختریار کیا گیا ہے جو علی العجم یونیورسٹی کے پروفیسروں کے لکھوں کا ہوتا ہے۔ اس میں حقی الوس سے امر کی کوشش کی جاتے ہیں کہ وقیع سائل بھی رفدر و گفتگو کے تھوڑی الفاظ میں لکھے جائیں تاکہ پڑھنے

لئے جس نے رقم کو ال۔ ال۔ ذی کی اعزازی ڈگری عطا فرمائی ۔















